
        
            
                
            
        

    






Lá Thư Tịnh Độ 



 

Ấn Quang Pháp Sư 

 

HT Thiền Tâm Dịch  

---o0o--- 

 Nguồn 

 http://www.tinhdo.net 

 Chuyển sang ebook 12-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.phatphaponline.org 



Mục Lục 

TỰA 

Mấy Lời Bày Tỏ 

Lời Bạt 

1/Thơ Đáp Cho Cư Sĩ Đặng Bá Thành (I - II) 

2/ Thơ đáp Cư Sĩ Đặng Tân An 

3/ Thơ đáp Cư Sĩ Cao Thiệu Lân (1 - 2) 

4/ Thơ gửi Cư Sĩ Trần Tích Châu 

5/ Thơ đáp Cư Sĩ Lâm Giới Sanh 

6/ Thơ đáp anh em một vị Cư Sĩ ở Vĩnh Gia 

7/ Thơ đáp Cư Sĩ Bộc Đại Phàm 

8/ Thơ gởi Cư Sĩ Vệ Cẩm Châu 

9/ Thơ đáp một Cư Sĩ ở Vĩnh Gia 

10/ Thơ gởi Nữ sĩ Từ Phước Hiền 

11/ Thơ gởi Đế Nhàn Pháp sư 

12/ Thơ Đáp Một Cư Sĩ ở Vĩnh Gia 

13/ Thơ Đáp Một Cư Sĩ (Phụ Nguyên Thơ) 

14/ Thơ Đáp Cư Sĩ Trần Huệ Siêu 

15/ Thơ Đáp Ly Ẩn Tẩu 

16/ Thơ Đáp Cư Sĩ Phạm Cổ Nông 

17/ Thơ Đáp Cư Sĩ Ngô Hi Chân 

18/ Thơ Đáp Cư Sĩ Lưu Trí Không 

19/ Thơ Đáp Cư Sĩ Châu Trí Mậu (1 - 3) 

20/ Thơ Đáp Cho Cư Sĩ Uông Võ Mộc 

21/ Thơ Đáp một Cư Sĩ ở Ninh Ba 

22/ Thơ Đáp Nhạc Tiên Kiều 

23/ Thơ Đáp Cư Sĩ Trương Vân Lôi 

24/ Thơ Gởi Cư Sĩ Tạ Dung Thoát 

25/ Thơ Đáp Cho Cư Sĩ Tạ Thành Minh 

26/ Thơ đáp Cư Sĩ Mã Khế Tây (1 - 3) 

27/ Thơ Đáp Một Cư Sĩ ở Dõng Giang 

28/ Thơ Đáp Hai Cư Sĩ Ngạn Như, Dật Như 

29/ Thơ Đáp Cư Sĩ Bao Sư Hiền 

30/ Thơ Đáp Pháp Hải Đại Sư 

31/ Thơ Đáp Cư Sĩ Hoàng Hàm Chi 

32/ Thơ Đáp Cư Sĩ Hà Huệ Chiếu 

34/ Thơ Đáp Một Vị Cư Sĩ 

35/ Thơ Đáp Cư Sĩ Châu Mạnh Do (1 - 10) 

36/ Thơ Đáp Cư Sĩ Cừu Bội Khanh (1 - 2) 

37/ Thơ Khuyên Dạy Một Vị Tỳ Kheo Ni 

38/ Thơ Đáp Cư Sĩ Phạm Cổ Nông 

39/ Thơ Khuyên Người Mới Phát Tâm Học Phật 

40/ Thơ Đáp Cư Sĩ Châu Tụng Nghiêu (Phụ Nguyên Thơ) 

41/ Thơ Đáp Cư Sĩ Dương Đức Quan 

42/ Thơ Đáp Cư Sĩ Phật Điển 

43/ Thơ Đáp Cư Sĩ Hoàng Tụng Bình 

44/ Thơ Đáp Cư Sĩ Trạch Phạm 

45/ Đáp 20 Câu Hỏi Của Cư Sĩ Khúc Thiên Dương 

46/ Một Bức Thơ Phúc Đáp Khắp Nơi 

Phụ lục: Vườn Thơ Tịnh Độ 







---o0o--- 



Nên  biết  pháp  môn  Tịnh  Độ  chính  do  đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói  ra,  sáu 

phương  chư  Phật  đều  khen  ngợi;  các  bậc  Đại  Bồ  Tát,  Đại  Tổ  Sư  như  đức 

Văn Thù, Phổ Hiền, Mã Minh,  Long Thọ đều tuân  giữ; các Kinh Đại  Thừa 

như Hoa Nghiêm, Pháp  Hoa, Đại  Bảo Tích, Đại Bát Nhã đều tuyên dương. 

Kẻ ngoại đạo vì tà kiến, hủy báng môn Tịnh Độ, vẫn không đáng nói; hàng 

Phật  tử  nếu  sanh  tâm  tự  cao  hủy  báng,  tức  là  vô  tình  hủy  báng  ngôi  Tam 

Bảo, ngăn lấp con đường giác ngộ của mọi người. Tại sao thế? Vì môn Tịnh 

Độ  là  cửa  mầu  giải  thoát  duy  nhất,  yên  ổn  nhất  của  chúng  sanh  đời  mạt 

pháp; chính đức Phật đã từng có lời huyền ký thuở xưa. 

---o0o--- 

TỰA 

Đức  Phật  ra  đời  với  nhân  duyên  mở  bày  chân  tánh,  khiến  cho  chúng  sanh 

thoát vòng mê khổ, ngộ vào bản thể sáng suốt, an vui. Bao nhiêu pháp môn, 

tất  cả  nghĩa  lý  mầu  nhiệm  trong  một  đời  giáo  hóa  của  đức  Bổn  Sư,  đều 

không  ngoài  mục  đích  ấy.  Nhưng,  tìm  một  lối  thẳng  tắt  để  mau  thoát  khỏi 

đường sanh tử, một pháp hợp lý, hợp cơ cho chúng sanh giữa thời buổi này, 

chỉ  có  môn  Tịnh  độ.  Tại  sao  thế?  Vì  trong  đời  Mạt  pháp,  người  tu  hành  bị 

nhiều chướng duyên làm thối chuyển. Nhìn về người: Phần sắc thân hay đau 

yếu, mạng sống ngắn ngủi; phần tâm tánh thì nghiệp hoặc sâu nặng, trí huệ 

tối mờ. Xét về cảnh: Phần đời thường xảy ra nạn nước tai trời; phần đạo lại 

ít bậc Thiện tri thức dắt dẫn, nhiều kẻ dối tu, dẫy đầy những mối dị đoan, tà 

ngoại! Cho  nên trong  Kinh Đại Tập, đức  Như Lai  huyền ký  rằng: Đời Mạt 

pháp  ức  ức  người  tu  hành,  song  khó  được  một  kẻ  ngộ  đạo,  chỉ  nương  nơi 

pháp môn niệm Phật mà thoát khỏi luân hồi... 

Thời gian gần đây, ở Trung Hoa có Ấn Quang Pháp sư là bậc danh đức trong 

tăng  giới.  Ngài  suốt  thông  cả  tông  lẫn  giáo,  chuyên  dùng  pháp  môn  Niệm 

Phật làm phương tiện lợi mình lợi người. Trước tiên, Pháp sư xuất gia ở đỉnh 

Chung  Nam,  sau  một  thời  gian  đi  tham  học  các  nơi,  lại  về  ẩn  tích  tại  non 

Phổ  Đà,  nơi  lầu  tàng  kinh  chùa  Pháp  Võ.  Tuy  mấy  mươi  năm  khổ  hạnh,  ít 

cùng  người  ngoài  giao  thiệp,  nhưng  dấu  cao  nhân  một  phen  bị  khách  trần 

khám phá, ngọn gió thanh bay thoảng khắp xa gần. Biết được hạnh đức của 

Pháp sư, tăng tục bốn phương đều ngưỡng mộ; có kẻ vượt suối trèo non mà 

cầu lời chỉ thị; có người mượn tin hồng nhạn mà hỏi lối nam châm. Những 

thủ bút của Ngài được  hàng cư sĩ sưu tập  lại thành bốn quyển  và cho  in ra 

với  nhan  đề  Ấn  Quang  Pháp  sư  Văn  Sao.  Bình  sanh,  Pháp  sư  ấn  tặng  sách 

Phật  được  năm  triệu  bộ,  tượng  Phật  hơn  một  triệu  xấp.  Đệ  tử  của  Pháp  sư 

đến hơn hai mươi muôn người, nhiều vị nhờ ơn chỉ dạy của Ngài, được sanh 

về  Cực  lạc,  khi  lâm  chung  đều  có  chứng  nghiệm.  Năm  Dân  Quốc  thứ  29, 

Pháp sư biết  trước  ngày  về  Tây phương,  ngồi thoát  hóa ở  Linh  Nham  Tịnh 

Tông Đạo Tràng, hưởng tuổi đời tám mươi và sáu mươi tăng lạp. Lúc làm lễ 

trà  tỳ,  ba  mươi  hai  cái  răng  còn  nguyên,  Xá  Lợi  ngũ  sắc  hiện  ra  rất  nhiều. 

Sau  khi  Pháp  sư  vãng  sanh,  giới  Phật  tử  xuất  gia,  tại  gia  cảm  nhớ  đức  hóa 

lớn lao của Ngài, hợp nhau làm lễ truy niệm và đồng ý suy tôn Ngài làm vị 

Tổ thứ mười ba trong tông Tịnh độ. 

Bộ Văn Sao của Pháp sư, khi  mới  xuất gia, tôi đã được hân  hạnh xem qua. 

Trong thời kỳ nhập thất gần đây, một thuận duyên đưa đến, tôi lại có cơ hội 

khảo  duyệt  lần  nữa,  để  giúp  sự  thắng  tấn  trên  đường  tu  niệm.  Nhận  thấy 

trong ấy có nhiều điểm hữu ích cho người niệm Phật, tôi lựa rút những đoạn 

cần  thiết,  phiên  dịch  ra  quốc  văn,  lấy  nhan  đề  Lá  Thơ  Tịnh  Độ.  Đáng  lẽ 

trong quyển này tôi phải phụ thích để nhấn rõ một vài điểm thiết yếu, và giải 

đôi  chỗ  khó  hiểu  với  người  sơ  cơ,  nhưng  vì  sức  khỏe  kém  nên  ý  nguyện 

không  thành.  Tôi  lại  thẹn  mình  nghiệp  hoặc  sâu  dầy,  đường  tu  không  thấy 

tiến bộ,  bắt buộc phải để  tinh thần  nhiều  hơn trong sự nhiếp  niệm,  nên khi 

phiên dịch lời lẽ thô sơ, đã chẳng diễn tả được ý nghĩa thâm thúy của Pháp 

sư, lại làm lờn mắt xanh của làng học Phật! Tuy nội dung còn nhiều khuyết 

điểm, nhưng nhân duyên đã thế, âu cũng xin tùy phần tùy sức mà dâng chút 

ngu thành! Sự phiên dịch đây, với tôi, chỉ có mục đích góp phần khuyến tấn 

lẫn nhau cùng các bạn sen trên đường Cực lạc. 

Nếu công việc này có thể giúp quí vị phần nào nơi sự kiến giải cũng như tu 

niệm, xin đem kết quả ấy hồi hướng trang nghiêm Tịnh độ cho bốn ơn ba cõi 

và pháp giới hữu tình. 

Liên Du Thích Thiền Tâm 

---o0o--- 

Mấy Lời Bày Tỏ 

Trong  các  hành  môn  của  đức  Phật  đã  chỉ  dạy,  môn  nào  cũng  có  pháp  nghi 

riêng biệt, từ cách thờ cúng, lễ bái, trì tụng, sám hối, phát nguyện v.v... Như 

Mật Tông lại còn sự lập đàn, kiết ấn nữa. 

Riêng  về tông Tịnh Độ, tôi thấy có  nhiều  người không biết  nghi thức  hành 

trì cho đúng pháp. Lại có những vị không hiểu nghĩa chữ Hán, thành ra khi 

trì  tụng  chỉ  đọc  suông  theo  thông  lệ,  khó  phát  lòng  thành  khẩn,  không  thể 

chuyển  hướng  tâm  niệm  của  mình  y  như  lời  văn.  Nghĩ  vì  dòng  đời  cứ  mãi 

trôi qua, người sau càng ngày lại càng ít am hiểu văn từ Hán Việt, nên theo 

lời yêu cầu của một số đông, tôi soạn dịch nghi thức tu Tịnh Độ ra Việt văn 

để giúp bạn đồng tu. 

Về pháp nghi Tịnh Độ, có ba bậc: thượng, trung, hạ. Để không quá đơn giản 

và khỏi phiền toái, tôi căn cứ theo pháp nghi của ngài Từ Vân trong Tịnh Độ 

Thập  Yếu,  soạn  dịch  nghi  thức  theo  bậc  trung.  Về  cách  trì  danh,  vẫn  có 

nhiều đường lối, theo chỗ kinh nghiệm và so với thời cơ, tôi chọn pháp Thập 

Niệm Ký Số. 

Về pháp nghi Tịnh Độ, thuở xưa chia làm năm môn, tôi ước kết lại thành ba 

môn: lễ bái, trì tụng và phát nguyện hồi hướng. Vả lại, pháp môn Tịnh Độ có 

chuyên tu  và kiêm  tu; có  vị chuyên  niệm  Phật, có vị  lại kiêm  tụng kinh, trì 

chú,  sám  hối  hoặc  tham  thiền.  Theo  Ấn  Quang  Pháp  Sư,  thì  người  tu  tịnh 

nghiệp phải  lấy sự  niệm  Phật  làm phần chính,  mấy  món  kia  làm  phần phụ, 

phần chính cố nhiên phải giữ cho nhiều hơn. Riêng về tụng kinh, trì chú, nếu 

dùng để giúp cho phần niệm Phật và chí tâm hồi hướng, cầu vãng sanh, cũng 

có thể gọi là chuyên tu. 

Trên pháp môn trì danh, sự hơn kém thật ra không phải ở nơi nghi thức, mà 

ở chỗ: âm thanh rành rõ hay lờ mờ, tâm niệm thành khẩn hay thờ ơ tán loạn, 

công trì tụng sâu nhiều  hay cạn  ít. Nếu người biết tu thì  một  lượt chiêm  lễ, 

một  câu  xưng  danh,  công  đức  cũng  hơn  kẻ  không  biết  tu  rất  nhiều.  Tuy 

nhiên, nếu không có pháp nghi cho đúng, thì công đức hành trì thì cũng khó 

phát  huy  đến  chỗ  viên  mãn.  Và  vì  thế  tôi  mới  soạn  ra  nghi  thức  nầy. 



Xưa  và  nay cách  nhau, chúng sanh căn cơ sở thích đều sai khác, tôi không 

dám gọi việc làm nầy là hợp với mọi người, cũng không dám cho nghi thức 

đây là hơn những pháp nghi đã có, chỉ tùy chỗ mong cầu mà lạo thảo viết ra 

vậy thôi. 

Liên Du Thích Thiền Tâm 

---o0o--- 

Lời Bạt 

Trong quyển nầy, ta thấy Ấn Quang Pháp Sư, về cách khuyến hóa, chỉ dùng 

lời  lẽ bình thường chân thật,  mà điểm cốt  yếu duy ở  một chữ thành. Người 

học đạo biết đặt chân từ chỗ bình thật đi vào, thì không còn vọng cầu xa xôi; 

có  chí  thành  khẩn  thiết  tất  dễ  cảm  thông  với  Phật.  Sự  huyền  diệu  của  đạo 

chính  là  ở  chỗ  đó.  Cho  nên  thuở  xưa,  một  vị  Tổ  Sư  đã  bảo:  'Tâm  bình 

 thường là đạo.'  Nhưng, trên  đường  giải thoát, các tông khác tuy cũng dùng 

tâm bình thường thanh tịnh làm căn bản, song chỉ nương ở tự lực, riêng môn 

Tịnh Độ đã chuyên dùng tự lực lại kiêm chú trọng về tha lực. Như bên tông 

Thiền  tuy  tham  cứu  câu  niệm  Phật,  nhưng  chỉ  dùng  đó  để  ngăn  làn  sóng 

vọng tưởng, trở về tâm thanh tịnh; bên tông Mật như phái Lạt Ma giáo ở Tây 

Tạng, cũng có người chuyên trì danh hiệu của một đức Phật, một bậc Bồ Tát 

hay một vị thần, song họ chỉ xem đó là một câu chú, hoặc một đấng ủng hộ 

mà  thôi.  Tuy  nhiên,  nếu  đem  so  sánh,  ta  thấy  bên  Mật  có  điểm  thắng  hơn 

bên  Thiền,  vì  bên  Mật  trong  khi  tu  niệm  đã  biết  giữ  ba  nghiệp  thanh  tịnh 

(tam  mật  tương  ưng)  để  tiêu  trừ  vọng  tưởng  đồng  thời  lại  dùng  công  đức, 

năng lực của chân ngôn hay hiệu Phật, giúp sức phá tan hoặc nghiệp, để mau 

chứng quả Bồ Đề. Nhưng đó là những lối tu hành của bậc thượng căn, hơn 

nữa chúng sanh từ kiếp vô thỉ đến nay gây nên nghiệp chướng vô lượng vô 

biên,  dù  có  tu  được,  cũng  khó  hy  vọng  trong  một  đời  phá  hết  phiền  hoặc, 

thoát đường sanh tử. Và một khi nghiệp hoặc còn chừng một mảy tơ, cũng bị 

luân  hồi,  mà  đã  luân  hồi  tất  dễ  quên  mất  túc  căn,  bị  trần  cảnh  mê  mờ  lôi 

cuốn  vào  trong  lục  đạo!  Khác  hơn  thế,  môn  Tịnh  Độ  bậc  căn  cơ  thượng, 

trung, hạ đều có thể tu; cách tu chỉ dùng tâm thanh tịnh làm nền tảng, rồi từ 

nơi  đó  khởi  công  năng  chí  thành  khẩn  thiết  niệm  danh  hiệu  Phật  cầu  sanh 

Tịnh  Độ.  Nếu  đủ  lòng  tín  nguyện  trì  danh,  không  luận  người  đã  dứt  hết 

phiền não, dù cho kẻ nghiệp nặng như biển cả non cao, trong một đời cũng 

được Phật tiếp dẫn sanh về Tịnh Độ. Khi niệm Phật chí thành, trong ấy có ba 

năng  lực:  sức  Phật,  sức  Pháp  và  sức  công  đức  không  thể  nghĩ  bàn  của  tự 

tâm.  Sức  Phật  là  được  Phật  phóng  quang  nhiếp  thọ,  thường  thường  hộ  trì. 

Sức Pháp là hồng danh A Di Đà vẫn đầy đủ muôn đức, chí thành niệm một 

câu  tất  sẽ  tiêu  tội  nặng  sanh  tử  trong  tám  mươi  ức  kiếp,  phước  huệ  tăng 

thêm. Sức công đức của tự tâm là tâm ta có đủ mười pháp giới, trong khi ta 

niệm  Phật  thành  khẩn,  thì  pháp  giới  ác  bị  tiêu  ngưng,  pháp  giới  lành  biến 

chuyển lớn mãi cho đến khi thành thục, kết quả lúc mạng chung sẽ hóa sanh 

trong  liên  bào  nơi  cõi  Tây  Phương.  -  đây,  ta  cần  nên  phân  biệt  có  hai  lối 

niệm  Phật  tương  tợ  như  Tịnh  Độ  mà  không  phải  thuộc  về  tông  Tịnh  Độ:  



 1/ Niệm Phật tương tục mong đàn áp vọng tưởng chứng ngộ bản tâm, không 

 cầu vãng sanh, giống như tông Thiền. 

 2/  Niệm  Phật  như  trì  một  câu  thần  chú,  mong  Phật  ủng  hộ  cho  xa  lìa  ma 

 chướng,  tiêu  hoặc  nghiệp,  hiện  đời  phước  huệ  tăng  thêm,  mà  không  cầu 

 vãng sanh, giống như tông Mật. 

Niệm Phật như thế là lạc với đường lối của Tịnh Tông, chỉ được kết quả nhỏ 

mà  mất sự  lợi  ích  lớn. Nếu  người biết trì  niệm  hiệu  như giữ  gìn bổn  mạng, 

chỉ tha thiết cầu sanh Tây Phương, thì tuy không cầu dứt phiền não mà phiền 

não tự tiêu, không cầu sanh phước huệ mà phước huệ tự nhiên thêm lớn, cho 

đến không cầu chứng ngộ mà hoặc sớm hoặc chầy cũng được chứng ngộ; kết 

quả  trong  một  đời  sẽ  thoát  vòng  luân  chuyển,  lên  vị  Bất  Thối  nơi  cõi  bảo 

liên. Thế thì chỉ thành tâm niệm Phật cầu vãng sanh, trong ấy đã có đủ Thiền 

và  Mật  rồi.  Cho  nên  Ấn  Quang  Đại  Sư  thường  nói:  'Pháp  môn  Tịnh  Độ 

 thống nhiếp cả Thiền, Giáo, Luật, cao siêu hơn Thiền, Giáo, Luật.' 

Môn  Niệm  Phật  xem  giản  dị  mà  có  công  năng  rất  huyền  diệu  như thế,  nên 

một hạng người học Phật vì nhận thức không thấu đáo, sanh tâm tự cao, bài 

báng,  khinh thường.  Bởi thế, có kẻ dẫn câu  niệm  Phật đem  về  lý tánh, cho 

lời nói trong các kinh Tịnh Độ là tượng trưng. Lại có một hạng người nhiều 

chủng tử  ngoại đạo, đem sáu chữ niệm  Phật bố khắp chi thể,  hoặc  hợp câu 

niệm Phật  với phép  luyện khí cho đi  tuần  hoàn  trong châu thân,  hoặc dùng 

câu niệm Phật tụ hỏa nơi ấn đường. Họ lại lầm cho đó là quí báu, chỉ mật thọ 

nhau trong phòng kín không dám tuyên dương, sợ e lạm truyền. Sự lầm lạc 

ấy khiến cho nhiều người mang chứng lớn bụng, mờ mắt, đau đầu, kết cuộc 

chỉ có tổn hại không được lợi ích. Nên biết pháp môn Tịnh Độ chính do đức 

Thích Ca Mâu Ni  nói  ra, sáu phương chư Phật đều khen  ngợi; các bậc  Đại 

Bồ  Tát,  Đại  Tổ  Sư  như  đức  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Mã  Minh,  Long  Thọ  đều 

tuân  giữ;  các  Kinh  Đại  Thừa  như  Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa,  Đại  Bảo  Tích, 

Đại Bát Nhã đều tuyên dương. Kẻ ngoại đạo vì tà kiến, hủy báng môn Tịnh 

Độ, vẫn không đáng nói; hàng Phật tử nếu sanh tâm tự cao hủy báng, tức là 

vô  tình  hủy  báng  ngôi  Tam  Bảo,  ngăn  lấp  con  đường  giác  ngộ  của  mọi 

người. Tại sao thế? Vì môn Tịnh Độ là cửa mầu giải thoát duy nhất, yên ổn 

nhất của chúng sanh đời mạt pháp; chính đức Phật đã từng có lời huyền ký 

thuở xưa. 

Trên  đây,  không  phải  tôi  cố  ý  phân  biệt  môn  Tịnh  Độ  giữa  các  tông  phái, 

hay thiếu mỹ cảm với những kẻ đã lầm lạc, mà chính vì tưởng niệm ân sâu 

của  Phật,  muốn  cho  mọi  người  đồng  được  lợi  ích  đó  thôi.  Tuy  nhiên,  trên 

đường đạo, sở thích của mỗi người có khác nhau, khúc nhạc hương quê chưa 

dễ cảm được lòng du khách! Xem quyển nầy, ai có mến „n Quang Pháp Sư, 

cũng nên theo Ngài mà đọc bài ca quy khứ: 

 Phải nên phát nguyện, nguyện vãng sanh, 

 Đất khách sơn khê mặc người luyến? 

 Tự không muốn về, về sẽ được, 

 Quê xưa trăng gió có ai tranh?  

Người Bạn Sen, 

Liên Du Thích Thiền Tâm 

---o0o--- 

1/Thơ Đáp Cho Cư Sĩ Đặng Bá Thành (I - II) 

I.  Từ  buổi  tương  ngộ  đến  nay,  thấm  thoát  đã  sáu  năm,  không  những  tuyết 

sương thay đổi, mà vận nước cũng khác xưa. Cảnh đời vô thường, thật nên 

thương  cảm!  Tiếp  được  thơ,  biết  cư  sĩ  không  xao  lãng  Tịnh  nghiệp,  tôi  rất 

vui  mừng!  Nhưng  trong  thơ  thấy  nói  thân  tâm  không  an  vì  cảnh  nhà  thiếu 

thốn, hay đau yếu dây dưa mà không an chăng...? 

Nếu cảnh nhà thiếu kém, thiết tưởng cư sĩ nên lui một bước. Phải nghĩ rằng: 

giữa đời, người hơn ta vẫn nhiều, song kẻ thua ta cũng không ít; chỉ cầu khỏi 

đói  lạnh,  mơ  chi  đến  giàu  sang?  Thảng  như cư  sĩ  biết  vui  theo  số  phận,  an 

với cảnh duyên, hãy còn có thể chuyển phiền não thành Bồ đề, lo gì không 

đổi được u buồn thành vui đẹp? Nếu đau yếu dây dưa, nên thống niệm thân 

là cội khổ, sanh lòng chán lìa, gắng tu Tịnh nghiệp để cầu quyết sanh về Cực 

lạc. Các đức Như Lai đều lấy sự khổ làm Thầy mới thành đạo Phật, chúng ta 

cũng  phải  lấy đau  bệnh  làm thuốc để cầu  giải  thoát khỏi  nẻo  luân  hồi. Nên 

biết  phàm  phu  đủ  nghiệp  hoặc  ràng  buộc,  nếu  không  có  những  nỗi  khổ  cơ 

cùng  tật  bệnh...  tất  sẽ  theo  đuổi  theo  trường  sắc,  thinh,  danh,  lợi,  khó  mà 

buông bỏ. Trong lúc đắc ý như thế, ai chịu quay đầu nhìn lại, tưởng đến sự 

chìm  đắm  về  sau  ư?  Thầy  Mạnh  Tử  nói:  “Người  nào  sắp  lãnh  một  trọng 

 trách  thiêng  liêng,  trước  tiên  phải  nhọc  thân,  khổ  trí,  hoặc  đói  khát,  khốn 

 cùng,  việc  làm  thất  bại.  Có  như  thế,  kẻ  ấy  mới  rèn  luyện  được  ý  chí  nhẫn 

 nại, vững bền, tài năng cao siêu xuất chúng”.  Thế thì biết, con  người được 

thành lập, phần nhiều nhờ nghịch cảnh, và trong trường hợp ấy, ta chỉ nên an 

lòng thuận chịu mà thôi. Nhưng trọng trách của Thầy Mạnh nói, chỉ là tước 

vị  ở  đời,  mà  còn  phải  khổ  nhọc  như thế  mới  làm  nên;  huống  nữa  kẻ  phàm 

phu thấp thỏi  như chúng ta,  muốn  gánh  vác công  việc  trên thành đạo  Phật, 

dưới  độ  chúng  sanh  đó  ư!  Nếu  như  không  bị  một  chút  điên  đảo  vì  nghèo 

bệnh, thì tình trần lừng lẫy, Tịnh nghiệp khó thành, gương lòng sẽ bị tối mờ, 

nhiều kiếp trôi lăn trong ác đạo, sự giải thoát buổi tương lai chưa biết đâu là 

kỳ hạn! 

Người  xưa  đã  bảo:  “Ví  chẳng  một  phen  sương  thấm  lạnh.  Hoa  mai  chi  dễ 

 thoảng mùi hương!”  Lời này là ý tứ trên đây vậy. 

Cư  sĩ  nên  bền  chí  niệm  Phật  để  mau  tiêu  túc  nghiệp,  chớ  sanh  lòng  phiền 

não  rồi  oán  trời  trách  người,  cho  nhân  quả  là  hoang  đường,  chê  Phật  pháp 

không  linh  nghiệm.  Nên  biết  chúng  ta  từ  vô  thỉ  đến  nay,  gây  nghiệp  ác  vô 

lượng vô biên, như Kinh Hoa Nghiêm nói:  “Giả sử nghiệp ác có hình tướng, 

 mười phương hư không chẳng thể dung chứa hết”.  Thế thì sự tu trì lơ là chút 

ít, đâu dễ dứt trừ hoặc chướng hết được. Đức Thích Ca, A Di Đà vì thương 

xót  chúng  sanh  không  đủ  sức  dứt  nghiệp,  riêng  mở  pháp  môn  “nương  nhờ 

 Phật  lực, đới nghiệp vãng sanh”.  Ân đức  ấy  thật  vô cùng  rộng  lớn, dù trời 

đất cha mẹ cũng khó sánh trong muôn một. Vậy cư sĩ nên hết lòng sám hối, 

tự có thể nhờ Phật gia bị khiến cho nghiệp tiêu, thân tâm yên ổn. Như bệnh 

khổ bức bách không thể nhẫn chịu, thì hôm sớm ngoài thời niệm Phật, cư sĩ 

nên  chí  thành  niệm  danh  hiệu  đức  Quán  Thế  Âm.  Vì  với  bổn  nguyện  tầm 

thinh  cứu  khổ,  Bồ  tát  hiện  thân  khắp  mười  phương  quốc  độ;  chúng  sanh 

trong lúc nguy biến nếu có thể trì tụng kính lạy, Ngài sẽ tùy cơ cảm mà giúp 

đỡ, khiến cho thoát khổ được vui. 

Về môn Niệm Phật, tuy giản dị nhưng rất rộng sâu. Điều cần yếu là phải chí 

thành tha thiết, thì đạo cảm  ứng  mới thông  nhau,  hiện đời  mới được sự  lợi 

ích chân  thật. Nếu bê trễ biếng  lười, không chút chi kính sợ, tuy cũng  gieo 

nhân giải thoát về sau, nhưng quả báo của tội khinh lờn thật không thể tưởng 

nghĩ!  Dù  có  chút  ít  phước  dư khỏi  đọa  vào  ác  đạo,  được  sanh  về  cõi  Trời, 

Người, cũng quyết khó dự nơi Liên Trì hải hội. 

Đến như tượng Phật, phải tôn kính như Phật sống không nên xem là đất, gỗ, 

giấy, đồng. Kinh điển là Thầy của chư Phật ba đời, là pháp thân Xá Lợi của 

Như Lai, cũng phải kính như Phật, không nên xem là loại giấy mực. Khi đối 

trước kinh tượng, phải như tôi trung thờ chúa Thánh, con thảo đọc di ngôn. 

Được như thế tội nghiệp nào không tiêu, phước huệ nào chẳng đủ? Hiện nay 

hàng sĩ phu học Phật vẫn nhiều, song hầu hết đều đọc văn giải nghĩa để cung 

cấp  cho  nguồn  biện  luận,  tỏ  ra  mình  là  một  nhà  thông  hiểu  giáo  lý;  xét  về 

chỗ  chí  thành  cung  kính,  y  giáo  tu  trì,  thật  là  ít  có  người!  Tôi  thường  cho 

rằng: Muốn được sự thật ích của Phật pháp, phải tìm nơi lòng cung kính. Có 

một phần cung kính thì tiêu một phần tội nghiệp, thêm một phần phước huệ, 

hai ba phần cho đến  mười phần cung kính cũng như vậy. Trái lại, nếu càng 

khinh thường thì tội chướng càng thêm, phước huệ càng suy giảm. Như thế 

chẳng  đáng  kinh  sợ  đau  tiếc  lắm  ư?  Khi  gặp  bè  bạn,  cư  sĩ  nên  đem  ý  này 

khuyên  bảo  nhau,  đó  là  một  món  pháp  thí  rất  lớn.  Pháp  môn  Tịnh  độ,  như 

thông hiểu được, vẫn là điều rất quí, bằng có chỗ chưa rõ, cũng cứ tin chắc 

lời của Phật, Tổ chớ nghi ngờ, nghi thì cùng với Phật cách xa, khi lâm chung 

quyết khó được tiếp dẫn. Cổ đức cho rằng:  “Pháp môn Tịnh độ chỉ có Phật 

 với  Phật  mới  rõ  cùng  tận,  bậc  đăng  địa  Bồ  tát  cũng  không  thể  thấu  hiểu 

 hết”.  Như bậc đăng địa Đại sĩ còn không thể thấu hiểu hết, ta đâu nên đem 

tâm lượng phàm phu mà ức đoán sai lầm ư? Nếu muốn nghiên cứu, nên xem 

Tịnh Độ Thập Yếu; quyển này do Ngài Ngẫu Ích Đại sư rút những tinh hoa 

trong các kinh sách Tịnh độ soạn ra, rất hợp thời cơ, đáng liệt vào bậc nhất. 

Mở đầu quyển là tập Di Đà Yếu Giải, từ trước đến giờ về Kinh A Di Đà, chỉ 

có  những  lời  chú  thích  này  là  siêu  tuyệt,  phải  tuân  giữ  không  nên  khinh 

thường.  Người  thông  minh  đời  nay,  tuy  học  Phật  pháp  nhưng  vì  chưa  gần 

gũi với bậc cụ nhãn tri thức, nên hầu hết đều chuyên trọng lý tánh, bác bỏ sự 

tu và nhân quả. Họ đâu biết, nếu sự tu nhân quả đã mất, lý tánh cũng không 

còn. Lại có những kẻ tài cao, văn từ quỉ thần kinh động mà xét đến hành vi 

thì không khác chi  hạng  vô trí thức, truy  nguyên đều do bác bỏ sự tu  nhân 

quả  mà  ra.  Mối  tệ  ấy  khiến  cho  nhiều  người  lầm  lạc  noi  theo,  đó  là  dùng 

thân  báng  pháp,  tội  lỗi  không  ngằn!  Bậc  thượng  trí  thấy  thế  càng  thêm  xót 

thương  đau  đớn!  Bộ  Pháp  Uyển  Châu  Lâm  nói  rõ  nhân  quả,  sự  lý  đều  đầy 

đủ,  những  tích  báo  ứng  cũng  tinh  tường,  có  thể  khiến  cho  người  xem  kinh 

sợ, dù ở nơi nhà tối cũng như đối trước Phật, trời, không dám khởi niệm ác. 

Với bộ này, bậc thượng, trung, hạ đều được lợi ích, chắc không đến nỗi lầm 

đường, chấp lý bỏ sự mà theo thói tà vạy, ngông cuồng. Ngài Mộng Đông đã 

bảo:  “Người khéo nói tâm tánh, quyết không bỏ nhân quả; kẻ tin sâu nhân 

 quả  tất  rõ  suốt  tâm  tánh,  đó  là  lẽ  đương  nhiên”.  Lời  của  Ngài  là  một  chí 

luận ngàn đời, cũng là mũi kim đâm trên đỉnh đầu những kẻ cuồng huệ. 

Bộ  Pháp  Uyển, các  nơi  lưu  thông Phật pháp đều có bán.  Về sự  lợi  ích, khi 

đọc xong sẽ tự rõ, cư sĩ nên khuyên tất cả bạn tri giao mua xem. Mùa thu rồi, 

lệnh  đệ  lên  viếng  Phổ  Đà,  tôi  có  đem  những  điều  thành  kỉnh  để  khuyên 

nhau, nhưng không biết y có cho lời tôi là thiết thực chăng? 

II.  Được thơ, xem  qua dễ khiến cho  người vui đẹp!  Thuở  xưa Cừ Bá Ngọc 

đến năm mươi tuổi, nhìn lại năm bốn mươi chín, thấy mình còn sai lầm. Đức 

Khổng Tử lúc gần bảy mươi, ước được sống thêm lâu để học tinh tường bộ 

Kinh Dịch, cho khỏi điều lỗi lớn. Sự học của Thánh hiền thật đã đi cùng đến 

chỗ khởi tâm động niệm! Học giả đời nay ưa theo từ chương, ít ai nghĩ đến 

điểm chánh tâm, thành ý. Bởi thế, tuy trọn ngày đọc sách mà không rõ ý chỉ 

của Thánh  hiền,  ngôn  ngữ hành  vi so  với chỗ  học trái rất  xa, như sáng, tối, 

vuông, tròn  không thể cùng dung  hợp.  Ấy  là chưa  nói đến  lỗi  lầm  của  tâm 

niệm, nếu kể ra được thì biết bao nhiêu! 

Kinh  Phật  dạy  người  thường  tu  phép  sám  hối,  để  kỳ  cho  dứt  hết  vô  minh, 

thành  đạo  Bồ  đề.  Cho  nên,  đức  Di  Lặc  tuy  đến  ngôi  Đẳng  giác,  còn  phải 

ngày  đêm  sáu  thời  lễ  mười  phương  Phật,  để  cầu  vô  minh  hết  sạch,  tròn 

chứng pháp thân, huống nữa là hạng phàm phu nghiệp lực sâu nặng ư? Nếu 

không biết hổ thẹn, sám hối, tuy bản tánh đồng với chư Phật, nhưng bị hoặc 

nghiệp  che  lấp,  không  thể  hiển  hiện,  ví  như tấm  gương  báu  lâu  đời,  chẳng 

những không ánh sáng mà thể gương cũng bị khuất mất. Nếu biết gương sẵn 

tánh sáng, gia công lau chùi mãi, ánh sáng lần phát cho đến khi rực rỡ cùng 

cực, thành ra  một vật rất quí trong đời. Nên biết ánh sáng ấy sẵn có, không 

phải  lau  chùi  mà  được,  nếu  được  thì  lau  đá  gạch  cũng  ưng  chói  sáng.  Lại 

phải  biết  gương  tuy  sẵn  đủ  ánh  sáng,  nhưng  nếu  không  lau  chùi  thì  cũng 

không  thể  chói  sáng  được.  Tâm  tánh  chúng  sanh  cũng  thế,  tuy  đồng  với 

Phật, nhưng  nếu chẳng đổi  dữ làm  lành, bỏ trần  hiệp  giác, thì  tánh đức sẵn 

đủ  đó không thể  lộ bày. Đem tâm  thức sẵn đủ tánh  Phật đó  tạo  nên  nghiệp 

khổ nhiều kiếp đắm chìm, cũng như nhà tối có chứa của báu, đã không dùng 

được lại bị tổn thương, há chẳng đau tiếc lắm ư? Pháp môn Niệm Phật chính 

là phép mầu bỏ trần hiệp giác trở lại cội nguồn vậy. Người tại gia vì bị việc 

đời ràng buộc, khó nỗi ở trong tịnh thất tham thiền tụng kinh, với pháp môn 

này rất là tiện lợi. Mỗi người đều có thể tùy sức tùy phần lễ tụng trì niệm để 

hồi  hướng  vãng  sanh.  Ngoài  giờ  khóa  tụng  chánh  thức,  khi  đi,  đứng,  nằm, 

ngồi,  nói,  nín,  động,  tịnh,  ăn  cơm,  mặc  áo,  tất  cả  thời,  tất  cả  chỗ,  đều  nên 

niệm Phật. Nhưng, ở  nơi sạch sẽ, khi  nghiêm  kính,  niệm  thầm  hay ra tiếng 

đều được. Nếu ở chỗ không sạch sẽ (như nơi đại tiểu tiện), hoặc khi không 

nghiêm kính (như lúc ngủ nghỉ, tắm gội), chỉ nên niệm thầm. Khi nằm nghỉ, 

nếu niệm ra tiếng, đã không cung kính lại lao hơi, lâu ngày thành bịnh. Niệm 

thầm công đức đồng như niệm ra tiếng, nhưng cần phải rõ ràng, tha thiết và 

đừng xao lãng. 

Cư sĩ biết phát lộ sám hối điều ấy rất hợp với pháp  môn Tịnh độ, vì lẽ tâm 

tịnh thì cõi Phật  mới  thanh tịnh.  Nhưng đã sám  hối,  tất cả phải sửa  lỗi  làm 

lành, nếu không thì thành ra nói suông chẳng được thật ích. Đến như muốn 

không tham luyến cảnh ngoài, chuyên niệm Phật, được nhất tâm, cũng chẳng 

có  pháp  chi  kỳ  lạ,  chỉ  đem  một  chữ  chết  dán  nơi  đầu,  treo  nơi  lông  mày, 

thường  nghĩ  rằng:  “Ta  từ  vô  thỉ  đến  nay,  gây  nghiệp  ác  không  lường, 

 không  ngăn, giả sử nghiệp ấy có hình tướng, mười phương hư không, chẳng 

 thể  dung  chứa.  Duyên  đâu  may  mắn,  nay  được  thân  người  lại  nghe  Phật 

 pháp, nếu không một lòng niệm Phật cầu sanh Tây phương, khi hơi thở dứt 

 rồi, do nghiệp ác cũ chắc khó khỏi sa đọa vào Địa ngục. Chừng ấy phải chịu 

 những sự khổ cùng cực, như vạc dầu lò lửa, rừng kiếm non đao, không biết 

 trải bao nhiêu kiếp mới xong. Khi ra khỏi Địa ngục, bởi nghiệp chưa dứt, lại 

 đọa  vào  loài  Ngạ  quỷ,  bụng  rất  to  lớn,  cổ  họng  nhỏ  như  cây  kim,  trong 

 miệng  thường  tuôn  ra  lửa,  nhiều  kiếp  đói  khát,  không  nghe  được  tên  nước 

 uống, cùng không có lúc tạm no lòng. Hết kiếp Ngạ quỷ, lại đọa vào nẻo Súc 

 sanh, hoặc để cho người dùng cỡi chở, hoặc bị bán vào lò thịt. Khi được làm 

 người  thì ngu  si  không  trí,  dễ  bề  tạo  nghiệp,  khó  nỗi  làm  lành,  chẳng  mấy 

 lúc lại bị đọa nữa. Nghiệp cũ trả chưa xong đã tạo nghiệp mới, cứ mãi luân 

 hồi  trong  sáu  đường  trải  qua  kiếp  số  nhiều  như  bụi  nhỏ,  mênh  mang  biển 

 khổ không biết đâu là bến bờ”.  Nếu thường xét nghĩ như thế, sự tu hành sẽ 

được chuyên nhất. Thuở xưa Trương Thiện Hòa, Trương Chung Quì lúc sắp 

chết, tướng Địa  ngục  hiện,  niệm Phật  vài tiếng,  liền thấy  Phật đến tiếp dẫn 

vãng  sanh.  Sự  lợi  ích  như  thế,  trọn  một  đời  giáo  hóa  của  Phật,  trong  trăm 

ngàn  muôn  ức  pháp  môn,  chỉ  thấy  ở  môn  Niệm  Phật.  Tôi  thường  cho 

rằng:  “Chín cõi chúng sanh rời pháp này, trên khó nỗi viên thành quả giác. 

 Mười  phương  chư  Phật  bỏ  pháp  môn  này,  dưới  không  thể  độ  khắp  quần 

 mê”.  Nếu  cư  sĩ  lòng  tin  thấu  đáo,  tha  thiết  vì  sự  sanh  tử  không  móng  một 

niệm nghi hoặc, thì tuy chưa ra khỏi đời ác trược, đã chẳng phải là người ở 

lâu  trong  cõi  Ta  bà,  tuy  chưa  đến  Liên  bang,  nhưng  sẽ  là  khách  mới  của 

miền Cực lạc. Từ đây, khi thấy người hiền phải gắng làm cho bằng, gặp việc 

nhơn đừng nên thua nhượng, đâu nỡ dần dà trễ nải để lầm một lúc, lỡ muôn 

đời  hay  sao?  Người  có  huyết  tánh,  chắc  không  chịu  sống  làm  thây  đi  thịt 

chạy, chết đồng mục nát với cỏ cây. Vậy cư sĩ phải nên cố gắng. 

Lại, niệm Phật tuy quí ở chuyên nhất, nhưng cư sĩ trên còn cha mẹ, dưới có 

vợ  con,  đành  rằng  không  nên  quá  vọng  cầu  sự  giàu  sang,  song  bổn  phận 

trong gia đình cũng lo sao cho tròn, không phải tu hành là bỏ tất cả. Nếu bỏ 

tất cả mà cha mẹ vợ con không thiếu thốn thì được, bằng chẳng thế, đã trái 

với đời lại trái với đạo, điều ấy cũng nên biết qua. Phận làm con, phải đem 

sự tu hành khuyên cha mẹ, nếu song thân biết niệm Phật, được sanh về Tây 

phương thoát nẻo luân hồi, thì đạo hiếu ở đời không sao sánh kịp. Như có kẻ 

nào đem pháp  môn  Tịnh độ khuyên  nhiều người tu  niệm  thì công  đức  giáo 

hóa sẽ về phần mình, sen vàng buổi tương lai chắc ở nơi Thượng phẩm. 

---o0o--- 

2/ Thơ đáp Cư Sĩ Đặng Tân An 

Lời thỉnh ích của cư sĩ, tôi thật khó đối đáp! Tại sao thế? Vì chí hướng của 

cư  sĩ  lớn,  kiến  thức  của  tôi  nhỏ,  lớn  nhỏ  không  đồng,  cơ  giáo  tất  khó  hợp 

nhau.  Tuy  nhiên,  trong  thật  tướng  Nhất  thừa,  tìm  tướng  lớn  nhỏ  không  thể 

được. Nơi ấy, nói lớn thì lớn, nói nhỏ thì nhỏ, lớn nhỏ vẫn đầy đủ tánh pháp 

giới. Cái nhỏ của tôi biết, lại bao trùm tất cả pháp trong mười cõi pháp. Ngài 

Thiện Đạo Hòa thượng nói: Nếu muốn học về Giải, tất cả pháp từ phàm phu 

đến Phật địa đều nên học. Như muốn học về Hạnh, nên lựa một pháp hợp lý 

hợp cơ, gắng sức tinh chuyên  mới  mau được thật  ích. Chẳng  thế thì dù trải 

qua  nhiều  kiếp  cũng  khó  thoát  ly.  Pháp  hợp  lý  hợp  cơ  ấy  không  chi  hơn 

dùng  lòng  tín  nguyện,  trì  danh  hiệu  Phật  cầu  sanh  Tây  phương.  Muốn  tìm 

học, nên y theo Kinh Di Đà Yếu Giải và các sách Tịnh độ. 

Phật giáo là một pháp công cộng trong mười phương pháp giới, ai cũng nên 

tu và đều có thể tu. Bởi chưa thấy rõ bản sắc của Phật giáo, một nhóm Nho 

sĩ lập luận mù quáng rằng: Đạo Phật bỏ nhơn luân, hại chánh lý! Tại sao mà 

biết họ sai lầm? Vì đức Phật đối với kẻ làm cha nói lành, với con nói thảo, 

với vua nói nhân, với tôi nói trung, cho đến chồng vợ kính yêu, anh em hòa 

thuận; tất cả lời hay hạnh tốt ở đời, trong Kinh Phật đều nói rành rẽ. Thế thì 

cùng với Nho giáo có khác chỗ nào? Hơn nữa, về điểm chỉ rõ lý nhân quả ba 

đời,  trong  đạo  Nho  không  thấy  nói.  Đến  như  những  việc:  dứt  hoặc  chứng 

chơn, đầy đủ Bồ đề, về nơi vô đắc, thì Nho giáo phải kém thua xa. Tiếc cho 

hàng Nho sĩ kia chưa  thấy,  nếu  họ  được  xem  kỹ  và  hiểu sâu  lý ấy, chắc sẽ 

đau  thương  rơi  lệ,  tiếng  khóc  động  cõi  đại  thiên,  hối  hận  vì  mình  đã  khinh 

báng Phật giáo! Nhưng dùng lời báng pháp tội nhỏ, dùng thân báng pháp tội 

lớn vô cùng! Đời nay có những người ưa nói Đại thừa cho rằng mình đã ngộ 

đạo, bảo: Ta chính là Phật, cần gì phải niệm Phật? Phiền não tức Bồ đề, cần 

gì dứt phiền não? Dâm, giận, mê là giới, định, huệ, cần gì trừ bỏ dâm, giận, 

mê? Lời nói của họ thật cao trên chín từng mây, việc làm xét lại ở dưới chín 

lớp đất! Những người như thế, gọi là oan gia của nhà Phật, so với kẻ không 

biết  Phật  pháp  mà  khinh  báng,  tội  còn  nặng  hơn  muôn  phần.  Với  hạng  sau 

này, luận về công họ nghiên cứu Phật pháp chẳng phải toàn là vô ích, nhưng 

chỉ  làm  cái  nhân  được  độ  về  sau.  Còn  tội  dùng  thân  báng  pháp  quyết  phải 

chịu khổ trong đường ác đạo không biết bao nhiêu kiếp số. 

Cư sĩ nên nghiên cứu kinh luận Đại thừa cho chỗ hiểu biết được đầy đủ. Về 

phần  tu,  phải  lấy  tín  nguyện,  trì  danh  làm  chánh  hạnh.  Đến  như  lúc  cư  xử 

bình thường, hoặc sợ làm tội không hay, giảm phước không biết, nên đọc bộ 

An  Sĩ  Toàn  Thơ  và  Pháp  Uyển  Châu  Lâm  tất  sẽ  nắm  được  khuôn  phép  để 

giữ  gìn,  tâm  niệm  không  dám  buông  lung  nữa.  Thảng  hoặc  còn  sợ  mình 

kiểm  soát  không  kịp,  nên  y  theo  phép  công  quá  cách  của  đức  Phù  Hựu  Đế 

Quân  mà thực hành, thì có thể vượt phàm lên Thánh, dứt hoặc chứng chơn. 

Như thế, ở nước Trung Hoa này, cư sĩ sẽ là người ít ai hơn được. 

---o0o--- 

3/ Thơ đáp Cư Sĩ Cao Thiệu Lân (1 - 2) 

1.  Trong bức thơ gửi đến, thấy nói cư sĩ đang nhiếp tâm niệm Phật, lạy Kinh 

Pháp Hoa, và gắng trừ lỗi mà chưa được như ý, nghĩ muốn y theo phép công 

quá cách để tự kiểm điểm mỗi ngày. Bao nhiêu điều ấy, đủ chứng sự tu hành 

của cư sĩ gần đây là thiết thật vì mình, không như những kẻ tự khi dối người, 

phô trương bề ngoài để cầu danh dự. Như thế còn gì hay hơn, tôi xin tùy hỷ. 

Phép  lễ  tụng  trì  niệm,  phải  lấy  lòng  thành  kính  làm  chủ.  Nếu  thành  kính 

cùng  cực,  dù  ở  địa  vị  phàm  phu  công  đức  chưa  được  viên  mãn,  nhưng  kết 

quả cũng khó nghĩ bàn! Trái lại thì, tuy lễ tụng, xét ra khác gì múa hát, dù có 

bày nét khổ, vui, thương cảm, đều là giả trang vì chẳng phải tự nơi đáy lòng 

phát lộ. Nếu có công đức, chẳng qua là si phước ở cõi Trời, Người, mà chính 

đó là chỗ y cứ để gây nghiệp ác, gieo nên quả khổ vô lượng về sau. Nên đem 

điều này tỏ khắp với đồng bạn, khuyên nhau chơn thật tu hành để sự lợi ích 

được  lan  rộng.  Cách  thức  lạy  kinh  của  cư  sĩ  lập  ra,  về  lý  vẫn  không  ngại, 

nhưng về sự, nếu lạy suông, phải niệm: Nam Mô Đại Thừa Diệu Pháp Liên 

Hoa  Kinh,  Pháp  Hoa  Hội  Thượng  Phật,  Bồ  tát.  Niệm  xong  cúi  xuống  lạy, 

vừa tưởng bài kệ lễ kinh: 

 “Pháp tánh chơn không tợ hư không,  

 Pháp bảo thường trụ khó nghĩ bàn!  

 Nơi trước Pháp bảo hiện bóng con,  

 Như pháp một lòng nương kính lạy.”  

Lại tưởng toàn bộ kinh và chư Phật, Bồ tát ở trong kinh đều phóng ánh sáng 

soi đến thân mình cùng các loài hữu tình trong pháp giới. Nếu lạy từng chữ, 

phải  niệm:  Nam  Mô  Đại  thừa  Diệu  Pháp  Liên  Hoa  Kinh  (...)  tự  Pháp  bảo. 

Cứ lạy chữ nào thì niệm chữ ấy, từ chữ: Như, thị, ngã, văn... cho đến hết bộ 

kinh đều niệm như thế. Nhưng phép quán tưởng chẳng phải dễ, nếu hiểu lý 

không rành hoặc tâm thức rối loạn, sợ e bị những việc ma. Điều cần yếu phải 

lấy  sự  chí  thành  cung  kính  làm  chủ,  nếu  quán  tưởng  được  thì  quán,  bằng 

không,  nên  đem  hết  lòng  thành  mà  lạy,  công  đức  cũng  vô  lượng.  Theo 

chương trình của cư sĩ đã lập: đối trước kinh mà lạy, khi lạy xuống tưởng kệ, 

lúc đứng  lên  niệm Phật, quán Phật..., tốt hơn  là  nên để kinh  trước bàn Phật 

cúng dường rồi chuyên nhất lễ Phật A Di Đà. Chớ cho rằng công đức duyên 

tưởng một vị Phật không rộng lớn bằng duyên tưởng nhiều vị Phật. Nên biết 

Phật A Di Đà là pháp giới tạng thân, bao nhiêu công đức của chư Phật trong 

mười  phương pháp  giới,  nơi  một  đức  Phật A Di  Đà đều đầy đủ cả. Ví  như 

lưới châu của trời Đế thích, ngàn châu hiện đủ trong một hột châu, một hột 

châu in bóng khắp ngàn châu, mỗi châu đều dung nhiếp lẫn nhau, không dư 

không thiếu. Nếu bậc Đại sĩ tu hành đã lâu, không ngại gì duyên cảnh rộng 

nhiều, cảnh càng nhiều tâm càng chuyên nhất. Trái lại kẻ mới học đạo, nếu 

duyên cảnh nhiều tâm thức sẽ rối loạn, và người chướng sâu huệ cạn có khi 

còn bị những việc ma. Vì lẽ ấy, Thế Tôn ta và chư Tổ đều bảo phải một lòng 

chuyên niệm Phật A Di Đà, đợi khi nào chứng được Tam muội thì trăm ngàn 

pháp  môn,  không  lường  diệu  nghĩa  thảy  đều  đầy  đủ.  Người  xưa  nói:  Tắm 

được  biển  cả,  tức  là  dùng  nước  trăm  sông;  đến  điện  Hàm  Ngươn  còn  hỏi 

Trường  An chi  nữa?  Lời  này có thể  gọi  là  một tượng trưng rất đúng cho  lẽ 

trên đây vậy. 

Đến như sự dứt dữ làm lành, thành thật kiểm điểm lấy  mình, tuy không chi 

hay hơn phép công quá cách; nhưng nếu tâm không chuyên chú nơi sự thành 

kính,  dù  mỗi  ngày  có  ghi  công  chép  lỗi  cũng  là  việc  suông.  Sổ  công  quá 

cách  ở  vùng  này  chưa  thấy  có.  Cứ  theo  chỗ  hiểu  của  tôi,  chỉ  nên  giữ  lòng 

thành kính trong tất cả thời, đừng để một niệm không tốt nổi lên, khi đối đãi 

với người phải luôn luôn gìn lòng trung thứ. Được như thế, dù vọng niệm có 

thoạt khởi cũng liền tự biết, biết rồi liền trừ, tất ba nghiệp không bị lôi cuốn 

vào  đường  lầm  lạc.  Những  kẻ  tiểu  nhơn  bề  ngoài  hiền  lành,  trong  lòng  ác 

độc, cho rằng không ai biết mình; đâu ngờ người phàm dù không biết, song 

bậc tu hành đắc đạo, thấy hiểu rõ ràng. Lại, chư thiên, quỉ thần tuy chưa đắc 

đạo, nhưng nhờ quả báo có tha tâm thông, nên cũng hiểu biết được. Nói gì là 

các bậc Thanh  văn, Duyên  giác,  Bồ tát  và chư Phật, tha tâm đạo  nhãn  thấy 

suốt ba đời như xem  nơi  lòng bàn tay đó  ư? Muốn không biết, chỉ có  mình 

không biết thì được,  nếu  mình biết thì trời đất, quỉ thần, Phật, Bồ tát tất  rõ 

biết.  Hiểu  nghĩa  này,  tuy  ở  nơi  nhà  tối,  chỗ  vắng  cũng  không  dám  móng 

niệm ác. Kẻ  ngoan cố nếu được biết  lý trên đây cũng  tự  hổ thẹn, lựa người 

chơn tu  hay sao? Như muốn  bớt  lỗi phải  ghi  nhớ điểm  này,  hằng đem  lòng 

kính  sợ.  Nhưng  đây  là  ước  theo  chỗ  hiểu  biết  cạn  cợt  của  tình  đời  mà  nói, 

thật ra tâm ta cùng mười phương pháp giới đồng thể dung hợp, vì ta mê nên 

sự thấy biết chỉ cuộc ở riêng  mình. Mười phương chư Phật chứng suốt tạng 

tâm,  tất  cả  chúng  sanh  trong  pháp  giới  khởi  lòng  động  niệm,  các  Ngài  đều 

thấy  biết  rõ rệt  như  hình  tượng  in  bóng  trong  gương.  Đó  là  vì  chư Phật  đã 

vào bản thể bình đẳng chân như, mình và người không khác. 

Nếu  cư  sĩ  rõ  suốt  nghĩa  này,  có  thể  tự  dè  dặt  sợ  hãi,  giữ  lòng  kính  thành, 

trước  tiên  còn  gắng  sức  trừ  vọng,  lâu  ngày  vọng  niệm  sẽ  tiêu  mòn  không 

khởi nữa. 

2.  Được  thơ,  biết  gần  đây  cư  sĩ  tu  trì  thân  thiết,  xét  mình  sửa  lỗi  noi  dấu 

Thánh  hiền,  chẳng  phải  cầu  lấy  hư  danh,  tôi  lấy  làm  vui  đẹp!  Muốn  học 

Phật,  Tổ,  thoát  sanh  tử,  những  điểm  đầu  tiên  là:  hổ  thẹn,  sám  hối,  dứt  dữ, 

làm lành, giữ trai giới và thường tự răn nhắc. Lại cần phải đạt đến chỗ thật, 

hết sức  mà  làm, bằng không thì thành sự  dối ở trong  giả dối. Cho  nên, biết 

không khó, làm mới chính là khó! Nhiều bậc thông minh giữa đời, vì nói có 

làm  không,  thành  thử  luống  qua  một  kiếp,  uổng  chơi  non  báu  đi  về  tay 

không, thật rất đáng đau tiếc! Vọng niệm lẫy lừng là do bởi chưa chơn thiết 

giữ  gìn  chánh  niệm,  nếu  cứ  chuyên  chú  một  cảnh  thì  vọng  tưởng  sẽ  đổi 

thành  chánh  trí.  Cho  nên,  trị  đắc  sách  thì  giặc  cướp  đều  là  con  đỏ,  trị  thất 

sách tuy kẻ tâm phúc cũng hóa oan gia. Ở địa vị phàm phu, ai lại không có 

nghiệp  hoặc?  Nhưng  khi  bình  thường  nếu  đề  phòng  trước,  lúc  gặp  cảnh 

duyên, phiền não mới không bạo phát; dù phát khởi cũng có thể liền tự biết 

mà  dứt  trừ.  Những  cảnh  làm  duyên  để  khởi  phiền  não  rất  nhiều.  Nhưng 

mạnh nhứt là tiền của, sắc đẹp và chuyện ngang trái bất thường. Nên biết của 

tiền phi nghĩa hại hơn rắn độc, thì không còn lòng tham muốn khi thấy của. 

Giúp  đỡ  người  chính  là  xây  đắp  nền  phước  đức  cho  mình  về  sau,  biết  như 

thế, khi có ai hoạn nạn cầu cứu, không vì tiếc của không cho, mà khởi lòng 

phiền  não.  Về  sắc  đẹp,  lúc  đối  trước  người  xinh  tốt  như  hoa,  tợ  ngọc,  cho 

đến  kẻ  kỹ  nữ,  nên  tưởng  đó  là  chị,  hoặc  em  ruột,  sanh  lòng  cứu  độ  xót 

thương,  tất  không  bị  sắc  làm  động  niệm  ái  dục.  Ở  gia  đình,  chồng  vợ  phải 

kính nhau như khách, nên xem thê thiếp là người ơn giúp đỡ lẫn nhau và vì 

sự nối dõi dòng họ, mới không bị sắc dục hại mình. Đến như gặp việc ngang 

trái nên sanh lòng xót thương dung thứ cho kẻ không biết lỗi lầm, chớ tranh 

chấp hơn thua. Lại tưởng rằng: kiếp trước mình đã từng làm khổ hại người, 

hôm  nay  bị  việc  này  là  trả  nợ  tiền  khiên;  nghĩ  như thế  thì  tự  nhiên  vui  vẻ, 

không  sanh  lòng  nóng  giận  muốn  báo  cừu.  Song,  những  phương  pháp  trên 

đây  là  để  áp  dụng  với  kẻ  sơ  cơ,  nếu  bậc  Đại  sĩ  tu  hành  đã  lâu,  bao  nhiêu 

phiền  não  đổi  thành  tạng  tâm  sáng  suốt,  muôn  cảnh  vẫn  không  thật  tánh, 

những việc tổn hại lợi ích đều tự nơi người mà thôi. 

Đến  như  luận  về  pháp  môn  Niệm  Phật  thì  Tín,  Nguyện,  Hạnh  là  tông  yếu. 

Ba món này đầy đủ, quyết định được vãng sanh. Về phần Tín, Nguyện, nên 

để tâm chú trọng, phải một lòng cầu về Tây phương, chớ mong kiếp sau trở 

lại làm người hưởng sự giàu sang. Chẳng những không muốn thọ thân vua ở 

cõi Trời, Người, dù cho thân một vị cao Tăng nghe một hiểu ngàn, được đại 

tổng  trì,  mở  rộng  pháp  hóa  làm  lợi  ích  chúng  sanh,  cũng  xem  như  gốc  tội 

không  khởi  niệm  ưa  thích  (vì  đó  là  ngộ  chớ  chưa  phải  chứng,  vẫn  còn  bị 

luân hồi và có thể đọa lạc). Được như thế thì tín nguyện của ta mới cảm đến 

Phật, và thệ  nguyện của Phật  mới có thể  nhiếp thọ ta. Nên biết cõi Cực  lạc 

chẳng  những  sức  phàm  phu  không  thể  đến,  mà  chính  bậc  Thánh  Tiểu  thừa 

cũng không đến được,  vì  nơi ấy  là cảnh bất tư  nghì của Đại thừa.  Bậc  tiểu 

Thánh  hồi  tâm  về  Đại  thừa  mới  có  thể  đến,  còn  phàm  phu  nếu  không  tín 

nguyện cảm Phật, dù cho có tu tất cả thắng hạnh và hạnh mầu trì danh cũng 

không  thể  vãng  sanh.  Cho  nên,  tín  nguyện  rất  là  cần  yếu.  Ngài  Ngẫu  Ích 

nói:  “Được  sanh  cùng  chăng,  toàn  do  tín  nguyện  có  hay  không;  phẩm  sen 

 cao thấp, đều bởi trì danh sâu  hoặc cạn”.  Đây  là  một  luận án sắt, dù  ngàn 

Phật  ra  đời  cũng  không  thay  đổi.  Với  lẽ  này,  nếu  cư  sĩ  nhận  chắc,  mới  có 

phần nơi cõi Tây phương. 

Như  niệm  Phật  khó  quy  nhất,  phải  nhiếp  tâm  niệm  kỹ.  Phép  nhiếp  tâm 

không gì hơn chí thành, tha thiết, nếu không chí thành mà muốn quy nhứt ấy 

là điều rất khó. Đã chí thành niệm còn chưa thuần, phải lắng tai nghe. Không 

luận niệm thầm hay ra tiếng, đều phải niệm khởi từ nơi tâm, tiếng ra từ nơi 

miệng rồi lại vào tai (dù niệm thầm nơi ý vẫn có tướng miệng niệm). Tâm và 

miệng  rành  rẽ,  tai  nghe  rõ  ràng  nhiếp  tâm  như  thế,  vọng  niệm  tự  dứt.  Nếu 

làn  sóng  vọng  tưởng  nổi  trào  quá  mạnh,  nên  dùng  phép  Thập  Niệm  Ký  Số 

đem hết tâm lực chuyên vào câu niệm Phật, thì vọng tưởng bị đàn áp không 

có chỗ xen hở để nổi lên. Phép này nhiếp tâm rất tuyệt diệu, thuở xưa những 

vị  hoằng  dương  tông  Tịnh  độ  chưa  nói  đến  là  vì  căn  cơ  người  thời  ấy  còn 

sáng lẹ, không cần dùng cách này vẫn có thể niệm Phật được quy nhứt. Ấn 

Quang  tôi  vì  tâm  khó  điều  phục,  nhiều  phen  dùng  thử  mới  biết  là  hay, 

nguyện cùng những người độn căn đời sau y theo tu tập để được đồng sanh 

về Cực lạc. 

Thập  Niệm  Ký  Số  là  khi  niệm  Phật  phải  ghi  nhớ  rành  rẽ  từ  một  đến  mười 

câu,  hết  mười  câu  liền  trở  lại  một,  cứ  như  thế  xoay  vần  mãi.  Nhưng  phải 

niệm  trong  vòng  mười  câu  mà  thôi,  không  được  hai  hoặc  ba  mươi  câu,  lại 

không  nên  lần  chuỗi,  chỉ  dùng  tâm  ghi  nhớ.  Nếu  nhớ  niệm  luôn  một  mạch 

mười câu thấy khó, thì phân làm hai đoạn, từ một đến năm, từ sáu đến mười. 

Nếu hoặc còn thấy kém sức lại chia làm ba hơi, từ một đến ba, bốn đến sáu, 

bảy  đến  mười.  Cần  để  ý:  Niệm,  nhớ  và  nghe  phải  rõ ràng,  vọng  niệm  mới 

không  xen  vào  được.  Dùng  phép  này  lâu,  sẽ  được  nhất  tâm.  Nên  biết  phép 

Thập Niệm  Ký Số cùng phép Thập Niệm  của Ngài  Từ  Vân,  về phần  nhiếp 

vọng  thì  đồng,  phần  dụng  công  lại  rất  khác.  Phép  Thập  Niệm  tùy  theo  hơi 

người dài ngắn, không luận được bao nhiêu câu Phật, cứ một hơi kể là  một 

niệm.  Về  phép  này  mỗi  buổi  sớm  mai,  chỉ  dùng  trong  mười  niệm  mà  thôi, 

nếu quá số ấy lâu ngày sẽ thành bị lao hơi. Phép Thập Niệm Ký Số thì niệm 

một câu biết một câu, mười câu biết mười câu, từ một đến  mười rồi trở lại, 

dù cho mỗi ngày niệm cho đến  mấy muôn câu cũng ghi nhớ như thế. Niệm 

như vậy không những trừ được vọng, lại có thể dưỡng thần, vì tùy sức tùy ý, 

hoặc chậm hoặc mau, không chi trở ngại. Lại, so với cách niệm lần chuỗi ghi 

số,  phép  Thập  Niệm  Ký  Số  lợi  ích  hơn  nhiều  vì  lần  chuỗi  thân  mỏi  nhọc, 

tinh thần  xao  động,  còn  cách  này  thì  thân  nhàn  mà  tâm  an.  Chỉ  những  khi 

nào làm việc, hoặc khó ký số, nên khẩn thiết niệm suông, đợi lúc xong việc 

lại nhiếp tâm ký số. Như thế thì vọng tưởng không còn tung hoành, tâm cảnh 

an trụ vào câu niệm Phật. 

Đức  Đại  Thế  Chí  Bồ  tát  nói:  “Nhiếp  cả  sáu  căn,  tịnh  niệm  nối  luôn,  được 

 Tam Ma Địa, đây là bậc nhứt”.  Lời này với hạng lợi căn thì không cần luận, 

nếu kẻ độn căn như chúng ta, bỏ phép Thập Niệm Ký Số mà muốn nhiếp sáu 

căn, nối tịnh niệm, thật khó vô cùng! Cách niệm Phật lần chuỗi chỉ nên dùng 

trong  những khi  đi đứng, còn  lúc tịnh  dưỡng  thần,  nếu  lần chuỗi thì do  tay 

động,  thần  cũng  không  an,  lâu  ngày  có  thể  sanh  bịnh.  Khác  hơn  thế,  phép 

Thập  Niệm  Ký  Số  lúc  đi,  đứng,  nằm,  ngồi  đều  dùng  được,  nhưng  khi  nằm 

chỉ nên niệm thầm, nếu ra tiếng đã không cung kính lại bị lao hơi, nên nhớ 

kỹ. 

Cư  sĩ  tuổi  đã  năm  mươi,  nếu  muốn  được  giải  thoát  trong  hiện  đời,  phải 

chuyên chú  nơi  môn  Tịnh độ.  Kinh  Kim  Cang, Pháp  Hoa  nên tạm  gác  một 

bên, đợi khi nào lý Tịnh độ thông suốt, niệm Phật được nhứt tâm rồi sẽ hay. 

Nếu  bây  giờ  vừa  nghiên  cứu  vừa  tu  hành,  e  cho  thời  gian  có  hạn,  trí  lực 

không kham, bên nào chẳng thành bên nào, hai sự lợi ích cùng bị mất cả đó. 

---o0o--- 

4/ Thơ gửi Cư Sĩ Trần Tích Châu 

Đức Như Lai ra đời nói pháp độ sanh, vẫn muốn cho tất cả loài hữu tình đều 

thoát khỏi sự sống chết, chứng ngay đạo Bồ đề. Nhưng vì chúng sanh căn cơ 

sai khác, không thể hoàn toàn thỏa mãn tấm lòng xuất thế của Phật, nên đấng 

Từ Nghiêm chỉ còn có cách tùy theo cơ nghi mà lần lượt dẫn dụ. Với bậc đại 

căn, đức Thế Tôn vì nói Phật thừa chỉ ngay bản tánh, khiến cho một đời tròn 

chứng  quả  Phật,  như  Thiện  Tài  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  Long  Nữ  trong 

Kinh Pháp Hoa. Bậc thứ, thì Ngài vì nói Bồ tát, Duyên giác hoặc Thanh văn 

thừa khiến cho lần lượt tu tập và chứng quả. Bậc thứ nữa, Ngài lại vì nói ngũ 

giới,  thập  thiện,  khiến  cho  không  đọa  vào  đường  ác,  thọ  thân  Trời,  Người, 

lần  lượt  gieo  hột  giống  lành, tùy theo thiện căn  lớn  nhỏ,  về sau  trong pháp 

tam thừa do sức huân tập cũ mà phát ra hiện hạnh tu tập; hoặc có kẻ y theo 

Bồ tát thừa tu sáu độ muôn hạnh, chứng được pháp thân, hoặc có kẻ y theo 

Duyên  giác, Thanh  văn thừa,  ngộ  mười  hai  nhân duyên  và pháp  Tứ Đế  mà 

dứt  hoặc chứng chơn. Các pháp  môn ấy  tuy có  lớn,  nhỏ,  mau, chậm không 

đồng,  nhưng  đều  phải  dùng  sức  mình  tu  tập  sâu  dầy  mới  có  thể  thoát  nẻo 

luân  hồi,  chứng  vào  bản  tánh.  Nếu  hai  món  hoặc  kiến,  tư  còn  chừng  một 

mảy tơ thì gốc sanh tử vẫn chưa trừ được. Dù cho sức định huệ có sâu, cũng 

y như cũ theo đường luân chuyển. Như bậc A na hàm còn phải sanh về cõi 

trời Ngũ Bất Hoàn, trải qua nhiều kiếp  mới chứng quả A la hán. Đến địa vị 

này  thì  gốc  sanh  tử  mới  dứt  hẳn.  Nhưng  đó  cũng  chỉ  là  quả  nhỏ  của  hàng 

Thanh  văn,  còn  phải  hướng  về  nẻo  đại  Bồ  đề,  nương  theo  bản  nguyện  thọ 

sanh trong mười phương thế giới, rộng tu sáu độ muôn hạnh, để trên cầu đạo 

Phật, dưới độ chúng sanh. Từ đó tùy  nơi công  hạnh của  mình sâu cạn  hoặc 

chậm  mau,  mà  lần  lượt  chứng  vào  Thập  trụ,  Thập  hạnh,  Thập  hồi  hướng, 

Thập địa, rồi Đẳng  giác. Đến  vị  này  lại còn phá  một phẩm  vô  minh, chứng 

một phần Tam Đức mới vào ngôi Diệu giác mà thành Phật. 

Trong một đời thời giáo của Như Lai, các pháp môn tuy không lường không 

ngằn,  song  địa  vị  chứng  nhập  rốt  lại  không  qua  những  ngôi  thứ  trên  đây. 

Như bên  tông  Thiền  chỉ  ngay  bản  tâm,  thấy  tánh  thành  Phật,  rất  là  tròn  tắt 

mau lẹ; nhưng đó là ước theo pháp thân saün có, không trải qua nhân quả tu 

chứng  mà  luận,  nếu  y theo địa  vị tu chứng thì cũng  không  gì  khác  với bên 

Giáo.  Giữa  đời  Mạt  pháp  này,  bậc  Thiện  tri  thức  rất  ít,  căn  người  lại  hèn 

kém,  tìm  được  kẻ  tỏ  ngộ  còn  khó  thay,  huống  chi  là  thật  chứng?  Đức  Như 

Lai biết chúng sanh nếu chỉ nương nơi sức mình rất khó được giải thoát, nên 

ngoài  các  pháp  môn,  lại  mở  riêng  môn  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  độ.  Như 

lòng  tín  nguyện  được  chơn  thiết,  dù  cho  kẻ  phạm  tội  Ngũ  nghịch  Thập  ác 

khi sắp chết  tướng  Địa  ngục  hiện, có bậc  Thiện tri thức dạy bảo  niệm Phật 

mười  câu  hoặc  một  đôi  câu,  cũng  được  nhờ  sức  từ của  Phật  tiếp  dẫn  vãng 

sanh, huống nữa là người tu các pháp lành không làm ác ư? Nếu là bậc tinh 

tu  phạm  hạnh,  sức  thiền  định  sâu  thì  phẩm  sen  càng  cao,  thấy  Phật  nghe 

pháp mau lẹ, đến như người đại triệt đại ngộ, dứt hoặc chứng chơn cũng nên 

hồi hướng vãng sanh, để cầu tròn chứng pháp thân, mau thành quả Phật. Các 

pháp môn khác, nếu nhỏ thì hạng đại căn không cần tu, lớn thì hạng tiểu căn 

không thể tu; chỉ có môn Tịnh độ này trùm khắp ba căn, gồm thâu lợi độn, 

cao siêu như đức Quán Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền, không thể vượt ra 

ngoài, thấp kém như kẻ Ngũ nghịch, Thập ác chủng tánh A tỳ cũng được dự 

vào trong. Giả sử đức Như Lai không mở môn này, thì chúng sanh đời Mạt 

pháp chẳng còn hy vọng thoát đường sanh tử. Nhưng pháp môn Tịnh độ tuy 

rộng  lớn  như thế,  mà  cách  tu  lại  rất  dễ  dàng.  Vì  cớ  ấy,  chẳng  những  phàm 

phu  khó  tin  mà  hàng  Nhị  thừa  cũng  đa  nghi,  cho  đến  bậc  quyền  vị  Bồ  tát 

hoặc còn lòng ngờ, trừ những người kiếp trước có gieo căn lành Tịnh độ và 

bậc Đại thừa Bồ tát quả vị đã cao mới sanh được lòng tin sâu chắc. Như Thái 

tử khi  vừa sanh ra, tuy tài đức chưa  lập, song  nhờ thế  lực của  vua cha, nên 

sang  trọng  hơn  quần  thần,  người  đủ  tín  nguyện  niệm  Phật  dù  là  phàm  phu 

song chủng tánh đã hơn Nhị thừa, vì biết đem tâm phàm gieo vào biển giác, 

thầm hiệp với đạo mầu, nhờ sức Phật mau lên bậc Bất thối. 

Muốn nói môn Tịnh độ, nếu không so sánh lược qua sự khó dễ về tự lực của 

các môn khác cùng tha lực của pháp này, thì dù không nghi pháp cũng sanh 

ra nghi ngờ chính mình. Và nếu lòng nghi còn một mảy tơ, tất sẽ nhân nghi 

thành chướng, đừng nói không tu, có tu cũng chẳng được hoàn toàn thật ích. 

Vì thế tin là điều nên tìm cầu trước nhất. Phải tin nhận chắc cõi Ta bà thật là 

khổ, cõi Cực lạc thật vui. Sự khổ ở Ta bà không lường, không ngằn, ước lại 

có tám điều: sanh, già, bệnh, chết, thương xa lìa, oán gặp gỡ, cầu không toại 

ý, năm ấm lẫy lừng. Tám món này, dù sang như vua chúa, hèn như kẻ ăn xin 

cũng không tránh khỏi. Bảy thứ trước là quả cảm của đời quá khứ, một món 

sau  là  nhân  khổ  của  đời  vị  lai,  nhân  quả  dây  dưa  nối  nhau  không  dứt,  hết 

kiếp này đến kiếp khác chẳng được thoát ly. Ngũ ấm là năm món che, vì sắc, 

thọ, tưởng, hành, thức che lấp chơn tánh như mây đen án mặt trời không cho 

ánh sáng hiển lộ, và đối với sáu trần khởi hoặc gây nghiệp như ngọn lửa bốc 

cháy  nên  gọi  là  lẫy  lừng.  Món  thứ  tám  này  là  cội  gốc  của  tất  cả  sự  khổ. 

Người  tu  hành  khi  sức  thiền  định  đã  sâu,  không  chấp  sáu  trần,  không  khởi 

lòng  ưa  ghét,  từ  nơi  điểm  ấy  gia  công  thì  hoặc  nghiệp  sẽ  lần  trừ  sạch,  dứt 

hẳn  nguồn  sanh  tử.  Nhưng  công  phu  ấy  rất  không  dễ,  trong  đời  Mạt  pháp 

thật  khó  có  người  làm  được,  nên  cần  phải  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp  cầu  sanh 

Cực  lạc,  nhờ  sức  từ  của  Phật  tiếp  dẫn  về  Tây  phương.  Đã  đến  cõi  ấy,  hóa 

sanh nơi hoa sen, thì không còn sự khổ về sanh; thuần tướng đồng nam, sống 

lâu  như hư không, thân không suy  biến, thì  già, bệnh, chết chẳng còn  nghe 

tên  huống  là  có  thật?  Từ  đó  bạn  cùng  Thánh  chúng,  gần  với  Di  Đà,  chim 

nước rừng cây diễn nói pháp mầu, tùy nơi căn tánh nghe rồi tu chứng, chừng 

ấy  người thân còn không có,  lựa  là oan  gia? Ở cõi Cực  lạc, tưởng ăn được 

ăn,  tưởng  mặc  được  mặc,  cung  điện  lâu  đài  đều  là  châu  báu  tự  nhiên  hóa 

hiện, bảy điều khổ ở cõi trược đã đổi thành bảy điều vui, đến như thân thì có 

thần  thông  oai  lực  lớn,  không  rời  chỗ  ở,  trong  một  niệm  có  thể  đến  khắp 

mười  phương  thế  giới  làm  những  việc  cầu  Phật  độ  sanh;  tâm  thì  có  trí  huệ 

biện tài cao, nơi một pháp biết hết thật tướng các pháp, tuy nói việc thế gian 

đều hợp với lý  mầu. Thế là nỗi khổ năm ấm cũng không còn, chỉ hưởng sự 

yên  vui  tịch  tịnh.  Cho  nên  trong  kinh  nói:  “Thế  giới  ấy  tên  là  Cực  lạc,  vì 

 chúng sanh ở cõi đó không có các sự khổ, chỉ hưởng những điều vui”.  Tóm 

lại, nỗi khổ ở Ta bà tả chẳng xiết, sự vui ở Cực lạc nói không cùng, nếu cư sĩ 

dứt  hẳn  mối  nghi  ngờ,  tin  chắc  lời  của  Phật,  mới  gọi  là  tin  sâu.  Nên  để  ý: 

đừng đem trí hiểu biết của phàm phu suy độ, nhận lầm rằng:  “Bao nhiêu sự 

 mầu lạ không thể nghĩ bàn ở Tây  phương  đều thuộc về ngụ ngôn  để thí dụ 

 cho tâm pháp, chớ không phải cảnh thật”.  Nếu có sự hiểu biết lầm lạc ấy, tất 

sẽ  mất  điều  lợi  ích  vãng  sanh  Tịnh  độ,  mối  hại  này  rất  lớn,  phải  nên  cẩn 

thận. 

Đã  biết  Ta  bà  là  khổ,  Cực  lạc  là  vui,  nên  phát  lòng  thệ  nguyện  thiết  thật, 

nguyện lìa Ta bà về Cực lạc. Lòng nguyện ấy ví như người bị sa xuống hầm 

nhơ cầu  mau  ra khỏi,  lại  như kẻ ở  lao  ngục  mong  nhớ cố  hương. Sự  mong 

cầu cần phải khẩn thiết, vì sức mình không thể tự thoát khỏi, phải nhờ bậc có 

thế lực lớn dìu dắt. Chúng sanh ở cõi Ta bà, đối với cảnh thuận nghịch khởi 

lòng  tham,  giận,  mê,  gây  nghiệp  giết,  trộm,  dâm,  làm  ô  uế  bản  tâm  trong 

sạch, ấy là hầm nhơ sâu thẳm. Đã gây nghiệp ác, tất chịu quả khổ, trải nhiều 

kiếp luân hồi trong sáu nẻo đó là lao ngục lâu dài. Về kiếp trước, đức A Di 

Đà  phát  bốn  mươi  tám  lời  nguyện  độ  sanh,  trong  ấy  có  một  nguyện:  “Nếu 

 chúng  sanh  nào  nghe  danh  hiệu  Ta,  chí  tâm  xưng  niệm  cho  đến  mười  lần, 

 cầu  sanh  về  Cực  lạc,  như  không  được  vãng  sanh,  Ta  thề  không  thành 

 Phật”.  Đức Từ phụ tuy thệ nguyện độ sanh như thế, nhưng nếu chúng sanh 

không  cần  tiếp  dẫn,  Phật  cũng  chẳng  biết  làm  sao?  Như có  người  hết  lòng 

xưng danh, cầu lìa cõi Ta bà, đều được Phật xót thương tiếp dẫn. Đức A Di 

Đà oai lực rất lớn, có thể cứu vớt loài hữu tình ra khỏi hầm nhơ lao ngục ở 

cõi trược, đem về Cực lạc, khiến cho vào cảnh giới Phật, đồng sự thọ dụng 

của Như Lai. Muốn sanh Tây phương, trước phải tin sâu nguyện thiết. Thiếu 

hai  điều  này,  dù  có  tu,  cũng  không  thể  cảm  ứng  với  Phật,  chỉ  được  phước 

báo cõi Trời, Người và gieo nhân giải thoát về sau mà thôi. Nếu tín nguyện 

đầy  đủ  thì  muôn  người  vãng  sanh  không  sót  một.  Ngài  Vĩnh  Minh  đã 

bảo:  “Muôn tu, muôn người về”  là chỉ cho người có tín nguyện đầy đủ vậy. 

Đã tin sâu, nguyện thiết lại phải tu hạnh niệm Phật, dùng tín nguyện làm tiên 

đạo,  niệm  Phật  làm  chánh  hạnh.  Ba  món  này  chính  là  tông  yếu  của  pháp 

môn Niệm Phật, nếu thiếu một, quyết không thể vãng sanh. 

Về  hạnh  niệm  Phật,  đều  tùy  theo  hoàn  cảnh  của  mỗi  người  mà  lập,  không 

thể  chấp  định  một  lề  lối.  Như  thân  được  nhàn  nhã,  nên  từ  mai  đến  chiều, 

chiều  lại  mai, đi, đứng,  nằm,  ngồi,  nói,  nín, động, tịnh,  mặc áo, dùng cơm, 

cho đến  lúc đại tiểu  tiện, tất cả thời, tất cả chỗ,  làm sao cho câu  niệm Phật 

chẳng rời  lòng. Như khi  tắm  gội sạch sẽ,  y phục chỉnh tề  và chỗ  nơi  thanh 

khiết thì  niệm thầm  hay  ra tiếng đều được. Nếu lúc  ngủ  nghỉ,  mình trần, đi 

đại  tiểu  tiện,  và  chỗ  nơi  không  sạch,  chỉ  nên  niệm  thầm;  chớ  nói  là  những 

khi  không  nghiêm  sạch  như  thế  chẳng  nên  niệm,  chỉ  e  lúc  ấy  niệm  không 

được  đó  thôi!  Tuy  rằng  niệm  Phật  là  công  việc  suốt  đời  đừng  cho  xen  hở, 

nhưng mỗi buổi sớm mai phải lễ Phật, trước tụng Kinh A Di Đà qua một lần, 

chú vãng sanh ba lần, rồi đọc bài kệ  “A Di Đà Phật thân sắc vàng...”  Đọc kệ 

xong,  niệm “Nam  Mô Tây  phương  Cực  Lạc  Thế  Giới,  Đại  Từ  Đại  Bi,  A Di 

 Đà  Phật.”  Kế tiếp  niệm  “Nam Mô A Di Đà Phật”  hoặc  năm trăm câu,  một 

ngàn câu, càng  nhiều càng tốt.  Khi  niệm  nên đi  nhiễu quanh bàn  Phật,  nếu 

chỗ đi nhiễu không tiện, thì quì, hoặc ngồi, hoặc đứng niệm đều được. Niệm 

sắp  xong  lại  quì  trước  bàn  Phật  niệm  Quán  Âm,  Thế  Chí,  Thanh  Tịnh  Hải 

Chúng,  mỗi  Thánh  hiệu  3  lần,  rồi  đọc  bài  văn  Tịnh  độ,  phát  nguyện  hồi 

hướng  vãng sanh. Đọc  văn Tịnh  độ  là  y theo nghĩa  trong  văn  mà phát tâm, 

nếu  chẳng  thế  thì  thành  đọc  suông,  không  được  thật  ích.  Sau  bài  phát 

nguyện,  niệm  Tam  Quy Y,  lễ  Phật  lui ra. Đây  là thời  khóa buổi  mai, chiều 

cũng như thế. Nếu muốn lạy Phật nhiều, hoặc sau khi niệm Phật, tùy ý đảnh 

lễ, kế tiếp chín lần xưng danh Bồ tát, lễ chín lạy rồi phát nguyện hồi hướng; 

hoặc  lúc công khóa  xong,  muốn  lạy bao nhiêu cũng được. Lễ Phật phải chí 

thành khẩn thiết, chẳng nên lếu láo thô sơ; bồ đoàn không được quá cao, cao 

thì mất sự cung kính. 

Như công việc đa đoan không rỗi rảnh, nên định vào buổi sáng sớm sau khi 

súc miệng rửa mặt, có bàn Phật thì đến trước lễ ba lạy, rồi đứng thẳng chắp 

tay niệm  “Nam Mô A Di Đà Phật”  hết một hơi là một niệm. Niệm đủ mười 

hơi,  tiếp  đọc  bài  kệ  “Nguyện  cùng  người  niệm  Phật.  Đều  sanh  về  Cực  lạc. 

 Thấy  Phật thoát sanh tử. Như Phật độ tất cả.”  Đọc kệ xong,  lễ Phật ba lạy 

lui ra. Nếu không bàn Phật thì chắp tay hướng về phương Tây cũng như cách 

thức trên mà niệm. Đây là phép Thập Niệm của Ngài Từ Vân Sám Chủ lập 

ra cho hàng vua quan, việc chánh rối nhiều không đủ thời giờ tu tập. Tại sao 

phải  niệm  luôn  hết  một  hơi? Vì tâm chúng sanh tán  loạn  lại không rảnh để 

chuyên  niệm,  niệm  như  thế  là  mượn  hơi  nhiếp  tâm  khiến  cho  quy  nhứt. 

Nhưng  phải  tùy  hơi  dài  ngắn  không  nên  ép,  ép  thì  hao  hơi;  lại  chỉ  giữ  đủ 

mười niệm không nên hai hoặc ba mươi, nhiều cũng lao hơi. Bởi vì tán tâm 

niệm  Phật  khó  được  vãng  sanh,  phép  này  làm  cho  tâm  chuyên  nhất,  tuy  số 

niệm có ít nhưng công đức rất sâu, quyết định sẽ sanh về Cực lạc. Lúc rảnh 

và  gấp  đã  có  cách  thức,  thì  khi  bình  thường  không  rảnh  gấp,  nên  châm 

chước mà lập phép tắc tu trì. 

Lại  người  niệm  Phật,  mỗi  việc phải gìn  lòng trung thứ,  mỗi  niệm  đề phòng 

sự lỗi lầm, biết lỗi mau cải, thấy việc nghĩa vui làm, mới hợp với Phật. Nếu 

chẳng  thế,  tất  nơi  lòng  còn  có  sự  chướng  ngại,  không  hợp  với  tâm  Phật, 

quyết khó cảm thông. Và, khi lễ bái, tụng Kinh Đại thừa cùng làm tất cả việc 

hữu  ích  trong  đời,  đều  phải  hồi  hướng  về  Tây  phương,  không  nên  chỉ  đem 

hạnh  niệm  Phật  hồi  hướng  vãng  sanh,  còn  bao  nhiêu  công  đức  kia  để  hồi 

hướng  về  phước  báo  thế  gian.  Nếu  như thế  là  tâm  không  quy  nhứt  rất  khó 

vãng  sanh.  Phải  biết  người  chân  thật  niệm  Phật,  tuy  không  cầu  phước  báo 

thế  gian,  song  cũng  được  sống  lâu,  mạnh  khỏe,  cửa  nhà  yên  vui,  con  cháu 

phát đạt, tóm lại bao nhiêu phước báo ở đời đều được đầy đủ. Nếu riêng cầu 

phước không chịu hồi hướng vãng sanh, thì trái lại phước báo rất kém ít, có 

hại  đến  sự  vãng  sanh.  Pháp  môn  Niệm  Phật  các  Kinh  Đại  thừa  đều  khen 

ngợi,  Kinh  Tiểu  thừa  tuyệt  không  nói  đến,  người  chưa  thông  giáo  lý  bác 

niệm Phật là Tiểu thừa, ấy là nói càn, chớ nên nghe theo. Đến như sự cầu cơ 

mà cư sĩ  nói, phần  nhiều  thuộc  về  loài  linh quỉ dựa theo trí thức của  người 

cầm cơ để viết ra. Trong ấy nếu bàn về việc thế gian thì có phần đúng, còn 

về Phật pháp, vì không phải chỗ họ hiểu biết, nên lầm đặt ra diệu ngôn như 

sau  quyển  Kim  Cang  Trực  Giải  có  phụ  thêm  những  hiệu  Tiên  Thiên,  Cổ 

Phật v.v... Ấy là lời ma rất ác, làm mất trí huệ, hại chánh kiến của người, nếu 

đem ra truyền bá, đã không phước còn mang tội lớn nữa. 

---o0o--- 

5/ Thơ đáp Cư Sĩ Lâm Giới Sanh 

Đã  mấy  năm không  gặp  nhau, tấc  lòng  hằng  tưởng  nhớ  đến cư sĩ. Mùa thu 

rồi, nhân lệnh huynh Lâm Chi Phân đi dự kỳ hương thí, có đem thơ đến Phổ 

Đà, tôi  mới được biết sự tu trì của cư sĩ trong thời  gian  gần đây. Nghe  nói 

trong nhà bất hạnh, mất đứa con yêu, nên cư sĩ hôm sớm thương buồn không 

an, tôi  muốn  nói  rõ sự  lý  nhân  quả, nhưng vì công  việc  biên soạn quá  gấp, 

nên chỉ  viết thơ kể sơ  lược qua. Ngày rằm hôm  nay,  Thầy  Triệt Quyền  lên 

núi  thăm,  trong  câu  chuyện  lại  nói  đến  tình  trạng  oán  trách  của  cư  sĩ,  và 

những tà thuyết của  một vài người tục dựa vào đó bảo: làm lành  mang họa, 

tu  hành  không  lợi  ích  chi...  Tôi  nghe  xong  bất  giác  ngậm  ngùi,  e  rằng  bậc 

thượng trí nhân việc này trễ nải sự tu, kẻ hạ ngu lại dám làm ác, nên không 

nại quê hèn, xin đem lời ngay để cùng nhau bày tỏ. 

Trong Kinh Phật thường nói:  “Quả báo thông ba đời và người sanh con cái 

 lược có bốn nhân.”  

Quả báo thông ba đời  gồm  có:  hiện  báo, sanh báo  và  hậu  báo.  Hiện báo  là 

đời  nay  làm  dữ,  lành, đời  nay được  họa phước;  như sĩ  tử cần  học tập,  hiện 

thân  được công danh. Việc  này  mắt phàm  đều có thể  thấy. Sanh báo  là đời 

nay làm dữ lành, đời sau được họa phước; như ông cha trọng văn chất, con 

cháu  mới  phát  đạt,  hiển  vinh  (sanh  báo  ước  nơi  bản  nhơn  và  việc  cách  đời 

khó chỉ rõ, là tạm mượn thí dụ để cho dễ hiểu, xin đừng nhân lời mà hại ý). 

Việc này mắt phàm không thấy, thiên nhãn còn có thể thấy được. Hậu báo là 

đời  nay  làm dữ, lành, đến đời thứ ba, thứ tư, hoặc  ngàn  muôn đời, cho đến 

vô  lượng  vô  biên  hằng  hà  sa  kiếp  về  sau  mới  được  họa  phước;  như  vương 

nghiệp  của  đời  Thương,  Châu,  thật  ra  mở  đầu  từ ông  Tắc,  ông  Khiết.  Việc 

ba,  bốn  đời  thiên  nhãn  còn  thấy  được,  nếu  việc  trăm  ngàn  kiếp  thiên  nhãn 

không thể thấy, nhưng đạo nhãn của hàng Thanh văn thấy biết rõ ràng. Đến 

như việc  vô  lượng  vô biên  hằng  hà sa kiếp, chỉ có đấng Như Lai  ngũ  nhãn 

tròn sáng mới nhìn sáng suốt trước sau. Cảnh ấy còn không phải là nhãn giới 

của  Thanh  văn,  huống  chi  là  thiên  nhãn,  nhục  nhãn?  Biết  được  quả  báo  ba 

đời, thì sự làm lành được phước, dữ mang họa, lời Thánh vẫn không sai, và 

giàu nghèo, sang, hèn, thọ, yểu, cùng, thông đều có số phần, đâu từng thiên 

lệch?  Như  hình  đẹp  xấu  thế  nào,  bóng  hiện  trong  gương  cũng  như  thế  ấy, 

người  trí  biết  sửa  đổi  hình,  kẻ  ngu  luống  ghét  hờn  với  bóng!  Cảnh  nghịch 

vẫn thuận chịu,  là biết  vui số phần; không oán  trời trách  người,  mới có thể 

lập mạng. 

Con cái có bốn nhân: báo ân, báo oán, trả nợ, đòi nợ. Báo ân là con đối với 

cha mẹ đời trước có mang ân, vì báo ân nên đến làm con, trọn đời phục dịch 

nhọc nhằn, khiến cho song thân khi sống còn được phụng dưỡng an vui, lúc 

qua đời được chôn cất, cúng tế. Cho đến hoặc con làm những việc giúp nước 

an dân, danh nêu thanh sử, để cho thiên hạ đời sau nhân kính người mà mến 

trọng cả cha  mẹ như các ông: Tăng Lỗ Công, Trần Trung Túc, Vương Quy 

Linh, Sử Đại Thành... Đời nay những con thảo cháu hiền đều thuộc về hạng 

ấy. 

Báo oán là cha mẹ đối với con đời trước có điều phụ nghĩa, nó mới đến làm 

con  để  báo  oán.  Khi  còn  nhỏ  con  đã  sanh  lòng  ngỗ  nghịch,  lớn  lên  lại  gây 

họa  làm  lụy  cho  cha  mẹ;  khi  song  thân  còn  sống,  không  cung  phụng,  lúc 

chết, để  nhục  lây đến kẻ cửu tuyền. Thậm chí có khi, con  nắm quyền chức 

trọng  yếu  rồi  làm  điều  trái  phép,  khiến  cho  nhà  cửa  nát  tan,  dòng  họ  diệt 

tuyệt, mồ mả bị đào xiềng, để thiên hạ đời sau nhân thóa mạ người mà ghét 

luôn cả cha mẹ, như bọn Vương Mãng, Tào Tháo, Đổng Trác, Tần Cối... 

Trả nợ là đời trước con có thiếu tiền của nơi cha  mẹ, vì trả nợ nên đến làm 

con, nếu số thiếu nhiều thì trả đến mãn đời song thân, thiếu ít hoặc đến nửa 

chừng rồi đi. Như con học vừa thành danh thoạt chết mất, buôn bán mới vừa 

được lợi bỗng lìa trần. 

Đòi nợ là đời trước cha mẹ có thiếu tiền nơi con, nay nó đến làm con để đòi 

lại. Như số nợ nhỏ thì cha mẹ chỉ tốn tiền cho con ăn  mặc, thuốc  men, học 

hành, cưới gả, và dạy bảo đủ điều muốn cho mai sau thành lập, nhưng vì kỳ 

hạn đã mãn, nó liền qua đời. Nếu số nợ lớn, có khi đứa con xài phá tiêu tan 

hết sự sản của cha mẹ mới thôi. 

Nay tôi xem lệnh tử dường như đòi nợ mà đến, may vì số nợ có ít, nên vừa 

lớn khôn đã vội từ trần. Vậy cư sĩ nên sám hối nghiệp đời trước, gắng sức tu 

hành. Do sự bồi phước ấy, chắc có lẽ rồi đây cư sĩ sẽ sanh được đứa con quí 

làm  rực  rỡ  tông  môn  chớ  chẳng  không!  Xem  như đức  Khổng  Tử  là  Thánh 

nhơn  mà  người  con  một  mất  thuở  trung  niên,  Thầy  Nhan  Uyên  là  bậc  đại 

hiền, song lại tuổi xuân ngắn ngủi, ông Nguyên Hiến nghèo xơ xác, Thầy Tử 

Lộ bị tuẫn  nạn.  Bá Di,  Thúc  Tề chết đói  nơi  núi  Thú Dương, còn Ngài Cừ 

Bá Ngọc cùng khốn ở nước Vệ. Cư sĩ cho rằng Thánh hiền do tu đức mà bị 

trời phạt ư? Hay là sống chết, giàu sang đều có số mạng? Vậy cư sĩ chỉ nên 

trách đức mình chưa đủ, chớ hỏi điều họa phước làm chi. Được như thế kiết 

thần sẽ đến, tai tinh tự nhiên lánh xa. 

Trong đời sống, con người có đủ tám sự khổ, dù sanh lên cõi trời cũng khó 

khỏi năm tướng suy, chỉ thế giới Cực lạc ở phương Tây là thuần vui không 

khổ.  Biết đâu do cư sĩ có công  hoằng dương pháp  môn Tịnh độ  nên Thánh 

thần  đem  đứa  con  không  phước  thọ  ấy,  làm  một  mũi  kim  thống  tỉnh  đâm 

trên đỉnh đầu, để cư sĩ thấy rõ ba cõi như nhà lửa không an, các sự khổ dẫy 

đầy  rất  đáng  sợ,  kiếp  người  vô  thường  mau  như  chớp,  khi  đại  hạn  đã  đến 

không  ai  cầm  giữ  được  ai.  Tất cả  pháp  hữu  vi  như  mộng  huyễn,  bóng  bọt, 

bây  giờ  chưa  tỉnh  ngộ  cần  tu  Tịnh  nghiệp  thì  có  khác  nào  gỗ  đá  vô  tình? 

Người  có  ý  chí  đâu  chịu  làm  khối  thịt  biết  đi,  biết  chạy,  để  ngày  kia  đồng 

chết  mục  với  cỏ  cây?  Đâu  nỡ  tự  cam  ở  cảnh  phàm  ngu,  cứ  mãi  nâng  cao 

cảnh  Thánh?  Gặp  duyên  nhắc  nhở  khẩn  yếu  như  thế  mà  không  phấn  phát, 

nghe được chánh pháp  mà không chịu làm theo, ấy là Phật phụ chúng sanh 

hay là chúng sanh phụ Phật? 

Là người trí huệ, mong cư sĩ xét nghĩ... 

---o0o--- 

6/ Thơ đáp anh em một vị Cư Sĩ ở Vĩnh Gia 

Từ  độ  trọng  xuân  biệt  nhau,  không  mấy  chốc  đã  sang  tiết  hạ,  bóng  thiều 

quang mau lẹ, rất dễ kinh người! Mỗi khi nghĩ đến nhị vị lòng tin tuy chơn 

thiết, nhưng lẽ đạo chưa rõ thông, đến nỗi bỏ chỗ cao minh theo nơi thấp tối, 

không  những  mình  mất chánh kiến, để cười cho bậc  đại  gia,  mà chính  như 

Ấn  Quang  này  đã  mang  tiếng  là  kẻ  quen  biết  với  nhau,  cũng  tự  thấy  sanh 

lòng hổ thẹn! Trong bức thơ gởi đến, cư sĩ nói:  “Về sau có viết được quyển 

 chi  sẽ  tùy  thời  xin  phủ  chánh.”  Nhưng  tôi  mắt  yếu  thể  suy,  nếu  vô  sự  tất 

không  gần  gũi  nghiên bút,  dù có  việc phải cần đến,  xét  lại cũng  như nhóm 

một đống chữ, có chỗ nào đáng xem? Tuy nhiên, e rằng luống phụ lòng nhị 

vị hằng mong tưởng, tôi xin đem chút canh thừa cơm hẩm sơ lược sắp bày, 

như không hiềm vì nặng  mùi, thì cũng có thể tạm đỡ lòng, để lần lượt nếm 

đến món cao lương tự tánh. 

Về  bài  Tứ  Liệu  Giản,  nghĩa  lý  rất  sâu  xa  thiết  đáng,  nên  tìm  xét  kỹ,  muôn 

lần  xin  chớ  lấy  sự  giải  thích  cạn  cợt  của  một  vài  người  mà  khinh  thường. 

Nếu như thế, rất uổng phụ tấm lòng đại từ bi của Ngài Vĩnh Minh, một phen 

cạn lời, khuyên bảo. Quyển Trì Kinh Lợi Ích Tùy Tâm Luận sở dĩ có, là vì 

người  đời  nay  khi  thọ  trì  kinh  điển,  phần  nhiều  không  mảy  may  kính  sợ. 

Muốn  được  sự thật  ích  trong  Phật  pháp  phải  tìm  nơi  lòng  kính  sợ;  nếu  chí 

thành cung  kính, còn có thể  mau chứng quả  Phật,  huống  nữa  là địa  vị thấp 

ư? Thiện Đạo Hòa thượng vốn là hóa thân của đức A Di Đà, có thần thông 

trí  huệ  lớn,  nhưng  lối  giáo  hóa  về  tông  Tịnh  độ,  Ngài  không  chuộng  nơi 

huyền  diệu,  chỉ  trọng  sự  thiết  thật  bình  thường.  Về  điểm  chuyên  và  tạp  tu 

của Ngài chỉ dạy, rất có lợi ích vô cùng! Chuyên tu là thân nghiệp chuyên lễ, 

khẩu  nghiệp  chuyên  xưng  (khi  tụng  kinh  chú,  nếu  chí  tâm  hồi  hướng  vãng 

sanh cũng có thể  gọi  là chuyên  xưng) ý  nghiệp chuyên  nhớ. Được  như thế, 

thì  muôn  người  tu  đều  vãng  sanh  không  sót  một.  Tạp  tu  là  gồm  tu  nhiều 

pháp  môn  khác  hồi  hướng  Tây  phương,  vì  tâm  không  thuần  nhất  nên  khó 

được  lợi  ích,  trong  trăm  ngàn  người  chỉ  hy  vọng  được  ba  bốn  người  vãng 

sanh mà thôi. Đây là lời vàng chắc thật, ngàn đời không thay đổi. Nhị vị nên 

y  theo  những  lời  này  để  tự  lợi,  và  đem  khuyên  tất  cả  mọi  người.  Đến  như 

phép  trì  chú  chỉ  được  dùng  làm  trợ  hạnh,  không  nên  làm  chánh  hạnh  kiêm 

với  niệm  Phật. Phép trì chú tuy không thể nghĩ bàn,  nhưng phàm phu  vãng 

sanh toàn nhờ nơi tín nguyện chơn thiết hợp với sức hoằng thệ của đức A Di 

Đà, đạo cảm ứng thông nhau mà được tiếp dẫn. Nếu chẳng rõ ý này cho rằng 

các pháp không  thể  nghĩ bàn, tu  môn  nào  cũng được, tất sẽ thành  ra không 

thiền,  không  tịnh,  muôn  đời  chìm  đắm,  chừng  ấy  biết  nương  tựa  cùng  ai? 

Như xét nghĩ mình là phàm phu dẫy đầy nghiệp chướng, nếu không nhờ sức 

hoằng  thệ  của  Phật,  trong  đời  này  quyết  khó  thoát  khỏi  luân  hồi,  mới  thấy 

Pháp môn Tịnh độ lực dụng hơn tất cả các giáo pháp khác. 

Trì  chú,  tụng  kinh  dùng  để  trồng  phước  huệ,  tiêu  tội  nghiệp  thì  được,  nếu 

vọng ý muốn cầu thần thông, đó là bỏ gốc theo ngọn, không khéo dụng tâm. 

Thảng như tâm ấy cố kiết, lại thêm đạo lý không minh, giới lực không chắc, 

niệm  Bồ  đề không sanh,  lòng  hơn thua  lừng  lẫy, e có  ngày bị  ma  dựa  phát 

cuồng! Muốn được thần thông trước phải đắc đạo; đắc đạo thì thần thông tự 

đủ, như không gắng sức nơi đạo, chỉ cầu thần thông, đừng nói là không được 

chi, dù có được cũng trở thành chướng đạo. Vì thế, chư Phật, Tổ đều nghiêm 

cấm  không  cho  tu  học  theo  đường  lối  ấy.  Bởi  người  đời  thường  có  những 

tâm  niệm  như  vậy,  nên  tiện  đây  tôi  cũng  nói  qua.  Nhị  vị  trên  nhà  hãy  còn 

lệnh  thân,  nên  thường  đem  pháp  môn  Tịnh  độ  và  những  sự  tích  cảm  ứng 

giảng  giải, khiến cho  người sanh  lòng  vui  đẹp tin  làm theo. Nếu không  lấy 

điều này báo hiếu, dù có thể làm đạo hiếu của đời, kết cuộc có ích lợi gì cho 

song thân đâu? Vua Võ vốn bậc Thánh nhân, còn không thể cứu cha là ông 

Cổn hóa làm con rùa ba chân đọa vào súc loại. Xem việc này há không tỉnh 

ngộ, gấp cầu dẫn thần thức song thân dự hội Liên Trì, hầu gần đức Phật để 

người chứng được bản tánh Vô Lượng Quang Thọ ư? 

Sự khổ hạnh của cư sĩ Chí Liên tuy cũng tốt, nhưng e cô chưa hiểu tông chỉ 

Tịnh  độ,  hoặc  không  thể  buông  bỏ  hết  những  tâm  niệm  chuyển  nữ  thành 

nam và mong hưởng phước báo ở cõi Trời, Người, thì sự lợi ích vô biên vì 

cái  vui  nhỏ  thế  gian  mà  thành  ra  uổng  mất!  Nên  đem  điều  này  giảng  rõ để 

chí hướng cô được thêm quyết định. Vả lại, khuyên một người sanh Tịnh độ, 

chính  là  thành  tựu  một  chúng  sanh  làm  Phật,  và  đã  thành  Phật  tất  độ  vô 

lượng chúng sanh, công đức không ngần ấy sẽ về phần mình. Lại nữa, người 

tu Tịnh độ đã đem pháp môn này khuyên bảo mọi người, đối với vợ con đâu 

nỡ  không  dìu  dắt  để  cho  kẻ  trong  nhà  một  phần  lợi  ích  lớn  hay  sao?  Như 

người trong thân quyến sẵn có căn lành thì còn gì hay hơn; bằng không được 

thế, cũng phải lần lượt un đúc khiến cho mỗi ngày càng gần với lẽ đạo. Đây 

mới gọi là lòng từ ái sâu rộng, nếu bỏ điều này mà gọi là từ ái thì cũng chỉ có 

danh không thật mà thôi. Lời tôi nói chẳng qua sơ lược một đôi điều để nêu 

ra phần đại khái, không đủ lấy làm khinh trọng, xin xem rõ các bộ Tịnh Độ 

Thập Yếu, Tịnh Độ Thánh Hiền Lục; Lạc Bang Văn Loại... tự có chỗ nương 

theo, chẳng còn nghi ngờ gì nữa. 

Nỗi  khổ  ở  Ta  bà  nói  không  cùng,  dù  cho  gặp  thuở  thanh  bình,  chúng  sanh 

cũng vẫn chen chúc trong bầu nhiệt não, nhưng vì nhẫn chịu lâu ngày thành 

quen, nên không tự biết đó thôi. Gần đây, ở Trung Hoa thường bị nạn binh 

lửa, sự khổ không thể tả xiết! Nhìn ra các nước ngoài, cuộc đại chiến đã ba 

năm,  số  người  chết  quá  nhiều  mà  thế  chiến  tranh  vẫn  còn  thạnh,  chưa  biết 

ngày  nào  mới  thôi.  Thảm  cảnh  ấy  do  nghiệp  ác  của  chúng  sanh  gây  nên, 

cũng chính là trạng thái của kiếp đao binh mở đầu; nỗi khổ về sau, nếu nghĩ 

đến thật đáng kinh sợ! Mong nhị vị phát đại tâm mau cầu vãng sanh để sớm 

chứng  đạo  quả,  rồi  trở  lại  hóa  độ  chúng  sanh  nơi  cõi  Ta  bà  này.  Kinh 

nói:  “Bồ tát sợ nhân, chúng sanh sợ quả.”  Bồ tát e mang ác quả nên dứt ác 

nhân, chúng sanh tranh tạo ác nhân, để rồi chịu ác quả. Trong khi chịu quả 

khổ lại không biết sám hối còn gây thêm điều dữ để đối trị, thế nên oan oan 

tương báo nối mãi khôn cùng, nghĩ đáng thương mà cũng đáng sợ! 

Biết được lẽ này, không cầu sanh Tây phương chưa phải là trượng phu! 

---o0o--- 

7/ Thơ đáp Cư Sĩ Bộc Đại Phàm 

Từ  xa  đón  bức  văn  chương,  riêng  lòng  không  khỏi  hổ  thẹn!  Ấn  Quang  từ 

nhỏ thiếu học, nên kiến thức mù mờ, bấy lâu nổi trôi đất khách, chỉ ăn gởi ở 

Phổ Đà. Hôm nay không ngờ được các hạ, một bậc hiểu sâu tâm tông Nho, 

Phật, từng tham  vấn các phương tri thức, học  hạnh siêu quần chẳng  xem  là 

quê mùa để lời hỏi đến, lại quá vì khen ngợi, khiến cho người bối rối không 

an. Thầm nghĩ các hạ học vấn rộng rãi, thấy hiểu cao xa, đâu có lẽ còn hoài 

nghi với mấy điều tầm thường như thế, chắc là không ngoài bản ý muốn làm 

gương mẫu để dẫn phát cho kẻ đồng tu đó thôi. Tuy nhiên các hạ đã lấy biết 

làm  không  biết,  tôi  cũng  chẳng  ngại  gì  lấy  không  biết  làm  biết,  xin  tùy  lời 

giải đáp, đâu dám bắt chước ông quan già phê án, mà chính là học trò dâng 

nạp vở thi. Vậy những lời bày tỏ sau đây, nếu có sai lầm, xin nhờ phủ chính. 

1.  Niệm  Phật  tuy  quí  tâm  niệm,  nhưng  cũng  không  nên  bỏ  sự  đọc  tụng  ra 

tiếng, vì thân, miệng, ý giúp đỡ lẫn nhau. Dù rằng tâm có thể nhớ nghĩ, song 

nếu thân không lễ kính, miệng chẳng trì tụng, thì cũng khó được lợi ích. Như 

người  đời  khi  khiêng  đồ  vật  nặng  còn  phải  dùng  tiếng  giúp  sức,  huống  là 

việc  muốn  nhiếp  tâm để chứng Tam  muội hay sao? Cho  nên  Kinh Đại Tập 

nói:  “Niệm  lớn  thấy  Phật  lớn,  niệm  nhỏ  thấy  Phật  nhỏ.”  Cổ  đức  cũng 

bảo:  “Niệm  lớn  tiếng  thì  thấy  thân  Phật  cao  lớn,  niệm  nhỏ  tiếng  thì  thấy 

 thân Phật bé nhỏ.”  Với hạng phàm phu, tâm thường hôn trầm, tán loạn, nếu 

không nhờ sức thân lễ miệng tụng, tất khó được nhứt tâm. 

2. Chỗ chân  lý thực tế  mới không còn sanh diệt,  ngoài  ra, trong Phật sự có 

pháp nào chẳng phải là sanh diệt? Bậc Đẳng giác Bồ tát phá bốn mươi mốt 

phẩm vô minh, chứng bốn mươi mốt phần bí tạng cũng không ngoài sự lấy, 

bỏ,  sanh,  diệt,  huống  nữa  là  việc  niệm  Phật  đối  với  phàm  phu  ư?  Nhưng 

sanh diệt tuy là cội sanh tử, mà cũng là gốc Bồ đề, có sanh diệt hay không, 

chỉ do nơi người mà thôi. Nhiếp cả sáu căn, nối liền tịnh niệm, chính là đem 

sự sanh diệt bỏ giác hiệp trần, đổi thành sự sanh diệt bỏ trần hiệp giác, để kỳ 

chứng được Phật tánh chơn như không sanh diệt vậy. 

3.  “Niệm  niệm  ở  Tịnh  độ  mới  được  vãng  sanh”  là  thuộc  về  thân  phận  của 

bậc vãng sanh Thượng phẩm. Nếu chấp định nghĩa này tự cầu Thượng phẩm 

thì còn chi hay hơn, bằng chấp định để dạy hạng căn cơ trung, hạ, tất cả sẽ 

làm trở ngại sự thăng tấn của người chẳng ít. Tại sao thế? Vì lẽ họ cho pháp 

này quá cao, rồi cam phận thấp kém, không chịu tu trì. Lại, phép niệm Phật 

tuy  thuộc  ý  thức,  nhưng  cũng  đủ  cả  các  thức,  trong  kinh  văn  há  chẳng 

nói:  “Nhiếp cả sáu căn”  đó ư? Sáu căn đã nhiếp thì sáu thức để làm gì? Tức 

như chuyển câu niệm Phật vào hàm tàng thức cũng không ngoài công dụng 

của sáu thức. 

4. Đoạn  luận  vấn  về  mục  “Niệm  Phật tương tục, dao chém chẳng đứt”  vẫn 

không  còn  ngờ;  nhưng  vì  các  hạ  chưa  phân  biệt  giới  hạn  của  Thiền  tông, 

Tịnh  độ,  và tự lực, tha  lực,  nên thành  một khối  hoài  nghi.  Pháp  môn Niệm 

Phật  là  nương  nhờ  sức  Phật  ra  ba  cõi,  sanh  về  Tịnh  độ,  nay  đã  chẳng  phát 

nguyện  tất  cũng  không  có  lòng  tin.  Nếu  không  tín  nguyện,  chỉ  niệm  danh 

hiệu Phật, vẫn thuộc về tự lực, và bởi thiếu tín nguyện nên không thể thông 

cảm  với  sức  hoằng  thệ  của  đức  A  Di  Đà.  Thảng  như  trừ  được  phiền  não 

kiến,  tư,  còn  có  thể  vãng  sanh,  nếu  chưa  trừ,  hoặc  trừ  chưa  hết,  thì  gốc 

nghiệp  vẫn  còn  và  phải  bị  luân  hồi.  Về  điều  này  ông  Ngũ  Tổ  Giới,  Thảo 

Đường  Thanh  là  những  bằng  chứng  xác  thật.  Phải  biết,  nếu  bỏ  tín  nguyện 

mà  niệm  Phật,  thì  có  khác  nào  sự  tham  cứu  của  nhà  tu  thiền.  Và  nếu  được 

vãng  sanh,  chẳng  hóa  ra  nhân  quả  không  phù  hợp  hay  sao?  Ngài  Ngẫu  Ích 

bảo:  “Được sanh cùng chăng, toàn do nơi lòng tín nguyện có, không; phẩm 

 vị cao thấp, đều bởi công trì danh sâu, cạn”  là một luận án chắc chắn không 

thay  đổi.  Trong  Kinh  A  Di  Đà,  câu:  “Một  lòng  không  loạn”  là  nương  theo 

đoạn  công  đức  y,  chánh,  ở  văn  trước  khuyên  sanh  lòng  tin,  và  nối  theo 

đoạn:  “Nếu  có  chúng  sanh  nào  nghe  kinh  này,  phải  nên  phát  nguyện  cầu 

 sanh  về  nước  kia”  chính  là  bảo  phải  phát  nguyện.  Hơn  nữa,  về  điểm  tín 

nguyện, trong mấy đoạn văn sau cũng lập lại nhiều lần. Các hạ cắt đứt mấy 

đoạn  văn  ấy,  chỉ  nhìn  vào  câu  “một  lòng  không  loạn”  xem  sự  nhất  tâm  có 

tín  nguyện  cùng  không  tín  nguyện  đồng  như  nhau,  nên  mới  thắc  mắc  về 

chỗ: “Niệm Phật đến trình độ dao chém chẳng đứt tức là thuần nhứt rồi, tại 

 sao lại không được vãng sanh?”  

5. Ngoài câu niệm Phật, nếu có niệm khác tức là xen tạp. Những niệm ấy rất 

nhiều khó kể hết được, chỉ nêu phần chánh như: niệm cầu đại triệt, đại ngộ, 

niệm  mong được đại tổng trì, v.v... chớ không phải chỉ cho sự phát  nguyện 

là xen tạp. Nên biết pháp môn Tịnh độ lấy Tín Nguyện, Hạnh làm tông chỉ. 

Hạnh như cỗ xe, Nguyện như người phu xe, Tín như kẻ dẫn đường, đủ cả ba 

mới thành tựu sự tấn thú của xe. Vì thế người tu Tịnh độ hôm sớm phải phát 

nguyện. Lại chớ nên chấp nê rằng những lúc không niệm Phật, hoặc khi phát 

nguyện là cắt đứt, xen tạp, tịnh niệm không thành. Thử hỏi: tâm niệm ấy có 

từng trải qua những cảnh thấy, nghe, mặc áo, ăn cơm, cùng các sự cử động 

khác hay không? Nếu có, với mấy điều này đã không thấy cắt đứt, xen tạp, 

sao lại cho những việc kia là tạp loạn? Cho nên, dù niệm Phật đến cảnh cảnh 

giới  “một  niệm  muôn  năm”  cũng  không  ngại  gì  tới  sự  khởi  cư  hằng  ngày. 

Bằng tuyệt nhiên không cả, hoặc ra chỉ có pháp thân Bồ tát mới đảm đương 

nổi. Nhưng các bậc Đại sĩ tuy ở yên một chỗ mà hiện vô số thân trong cõi vi 

trần, làm vô lượng Phật sự, nếu quả có xen hở tạp loạn, thì chắc không biết 

là bao nhiêu? chư Phật, Bồ tát có thể đồng thời khắp đến mười phương, song 

đây chỉ  là  một  việc, thật  ra tâm ta  vẫn đủ các lý, ứng  muôn sự, không phải 

như thế mà thôi đâu! 

6.  Ước  theo  nghi  thức  xưa  nay,  sự  phát  nguyện  thường  ở  vào  khoảng  sớm 

mai  và  tối.  Nhưng  cũng  có  người  khi  niệm  Phật  xong  thời  nào,  liền  hồi 

hướng phát nguyện ngay lúc ấy. Các hạ đã hiểu sâu tánh, tướng mà còn cho 

rằng:  “niệm Phật và niệm cầu sanh không thể đi đôi” , thì dường như đối với 

viên  lý sự  vô  ngại, chưa được tin chắc. Lại bảo:  “Nếu có thể đi đôi tất tâm 

 niệm  sẽ  chia  làm  hai:  một  nửa  về  Phật,  nửa  về  nguyện,  thế  thì  một  người 

 ưng thành hai vị Phật.”  Xin hỏi, cơn bình thường, có lúc nào các hạ đương 

lúc  mắt thấy sắc  mà tai  vẫn  nghe tiếng cho đến  ý  vẫn suy  nghĩ  hay không? 

Nếu quả có thế, tại sao riêng với việc này các hạ hãy còn ngờ? Vậy nên biết, 

tâm  niệm  công  dụng  không  lường; tám thức  há chẳng phải  là thể dụng của 

một  tâm  ư?  Kia  đã  không  thành  tám  vị  Phật,  tại  sao  đây  lại  thành  hai  vị 

Phật? 

7. Bình sanh tuyệt không tín nguyện, khi lâm chung khó được nhờ sức Phật. 

Đã nói:  “Lúc nghiệp lành dữ đồng thời đều hiện” , thì chẳng những câu niệm 

Phật không  hiện không được  vãng sanh, dù có  hiện cũng không được  vãng 

sanh. Tại sao thế? Vì không phát nguyện vãng sanh, vì không cầu Phật tiếp 

dẫn. Kinh Hoa Nghiêm nói:  “Giả sử nghiệp ác có hình tướng, mười phương 

 hư  không  chẳng  thể  dung  chứa.”  Cổ  đức  bảo:  “Tâm  nghiệp  rất  nhiều,  ngã 

 về mối nặng như người mắc nợ, chủ mạnh kéo đi.”  Nay nghiệp lành dữ đều 

hiện,  bởi  không  tín  nguyện,  tất  phải  bị  nghiệp  lực  lôi  cuốn  mất  sự  chủ 

trương.  Thế  thì  biết,  nương  cậy  sức  mình,  dù  hoặc  nghiệp  còn  một  mảy  tơ 

cũng không thoát khỏi sanh tử, lựa là nhiều ư? Niệm Phật đến nhứt tâm mà 

không  tín  nguyện,  trong  vô  số  người,  hoặc  may  có  được  một  vài  kẻ  vãng 

sanh. Rất không nên đem điều ấy giáo hóa làm mất căn lành Tịnh độ của tất 

cả  chúng  sanh  đời  sau.  Vì  nếu  chỉ  nương  tự  lực  niệm  cho  đến  nghiệp  dứt 

tình không, chứng Vô sanh nhẫn thì khắp thế gian khó được một đôi người. 

Thảng  như ai  nấy  đều  y  theo thuyết  này  mà tu trì, không chú trọng đến  tín 

nguyện, tất  vô  lượng chúng sanh sẽ  nổi chìm trong biển khổ, bặt  nẻo thoát 

ly, ấy cũng vì một lời nói gây nên tổn hại. Mà người chủ trương thuyết trên 

kia  lại  còn  nghênh  ngang  tự  đắc  cho  rằng  lời  mình  rất  cao;  đâu  biết  đó  là 

cuồng ngôn làm dứt mất huệ mạng Phật, khiến chúng sanh lầm lạc nghi ngờ! 

Thương thay! 

Pháp môn Tịnh độ phải xem là đặc biệt, không nên đem sánh với giáo nghĩa 

thông thường. Ví như đức Phật chẳng mở môn này, chắc trong đời Mạt pháp 

không  có  ai  thoát  khỏi  đường  sanh  tử!  Bộ  Di  Đà  Yếu  Giải  của  Ngài  Ngẫu 

Ích, lý sự đều đến chỗ cực điểm, nếu các hạ y theo đó hành trì, thì ngày kia 

trên  phẩm  vị  vãng  sanh  không  ai  sánh  kịp.  Người  xưa  tu  hành  đều  có  thể 

chứng đạo, trái lại người đời nay ít kẻ minh tâm. Ấy bởi căn cơ có thấp kém 

ư? Hay là do lòng cung kính, khinh  mạn khiến nên như thế? Tôi xem nhiều 

truyện ký, thấy những bậc cao nhân đều trọng kinh tượng như Phật sống, sự 

kính sợ của các Ngài dù cho tôi trung, con thảo, cũng không thể phưởng phất 

được  một  đôi  phần.  Vì  lòng  thành  kính  cùng  cực,  nên  các  vị  ấy  có  thể  dứt 

hoặc chứng chơn, vượt thẳng lên cõi Thánh. Thử xem một việc Nhị Tổ Thần 

Quang đứng  hầu  dưới  tuyết, chặt cánh tay cầu  pháp ở  Thiếu  Lâm, cũng đủ 

thấy  lòng  thành  kính  của  Ngài  dường  nào!  Người  đời  nay  xem  tượng  Phật 

như gỗ đất, kinh  Phật  như  giấy cũ, dù có  lòng tin thọ trì, chẳng qua  là đọc 

tụng làu thông nơi đầu mồm mà thôi, có điều thật ích gì đáng bàn luận đâu! 

Tuy rằng như thế cũng gieo được viễn nhân, nhưng tội khinh lờn thật không 

thể tưởng nghĩ! Các hạ là bậc luận giỏi học nhiều, khi đề xướng Phật pháp, 

xin nhắc nhở điều này, để mọi người cùng được lợi ích. Như thế, pháp môn 

và chúng sanh sẽ hân hạnh biết bao! 

---o0o--- 

8/ Thơ gởi Cư Sĩ Vệ Cẩm Châu 

(Cư  sĩ  nhân  gặp  hỏa  tai,  nhà  cửa  vật  dụng  bị  cháy  sạch,  vợ  kinh  hãi  đau 

nặng, nên tâm thần mê muội như điên cuồng, Ấn Quang Pháp sư gởi bức thơ 

này khuyên dạy...) 

Kinh Pháp Hoa nói:  “Ba cõi không an, dường như nhà lửa, sự khổ dẫy đầy, 

 rất  đáng  sợ  hãi.”  Tuy  nhiên,  nhiều  khi  cảnh  ngộ  cũng  làm  nên  cho  người 

bằng  những  giai  đoạn:  họa,  phước,  nghịch,  thuận,  khổ,  vui...  không  nhất 

định.  Với  bậc  có  trí,  biết  quyền  biến,  khéo  an  theo  số  phận,  thì  cảnh  họa, 

nghịch, khổ nào không hóa thành phước, thuận, vui? 

Cho nên người quân tử thường vui theo phần, biết số mạng, không oán trời 

trách  người, dù  gặp cảnh  ngộ  nào cũng  vẫn an  nhàn, bình thản! Người  xưa 


có câu:  “Cảnh giàu sang an theo giàu sang, cảnh nghèo hèn an theo nghèo 

 hèn, cảnh man rợ an theo man rợ, cảnh hoạn nạn an theo hoạn nạn...”  Cư sĩ 

tuy  có  lòng  ưa  thích  điều  lành,  nhưng  chưa  rõ  chỗ  chí  lý  của  đạo  Nho  và 

Phật, nên mới một phen gặp cảnh nghịch đã bối rối kinh cuồng. Tôi xin đưa 

những điều sau đây để cư sĩ nhận rõ: 

Trong đời, rất  rộng dầy, cao sáng, không  hơn chi trời đất  và  hai  vầng  nhật, 

nguyệt. Nhưng mặt trời đứng bóng rồi thì xế, mặt trăng đầy rồi lại vơi, cho 

đến gò cao thành vực thẳm, biển cả hóa nương dâu, cuộc đời vẫn thế, thịnh 

suy thay đổi là lẽ thường. Xưa nay đạo đức ai hơn Khổng Tử, mà Ngài còn 

phải bị vây nơi đất Khuôn, tuyệt lương ở nước Trần, đi châu du liệt quốc kết 

cuộc không được gì, chỉ có một người con được năm mươi tuổi lại chết, may 

còn  đứa  cháu  để  nối  tổ  tông.  Thấp  hơn  một  bậc,  như  Thầy  Nhan  Uyên, 

Nhiễm  Bá  Ngưu  thì  mạng  vắn;  Thầy  Tử  Hạ,  Tả  Kỳ  Minh  lại  mù  lòa;  ông 

Khuất  Nguyên  chết  chìm;  Thầy  Tử  Lộ  bị  bầm  mắm.  Như  các  Ngài  ấy  là 

những  bậc  đại  Thánh,  đại  hiền  mà  cũng  không  tránh  được  nghịch  cảnh, 

nhưng  vì  biết  thuận  theo  số  mạng,  nên  vẫn  tùy  phận  an  vui.  Mấy  điều  này 

đối với thời ấy, tợ hồ như không phước, nhưng tấm gương đạo đức của các 

Ngài trăm năm về sau, từ vua đến dân ai không kính ngưỡng? Thế thì phước 

còn  chi  hơn?  Trong  đời  sống,  con  người  tính  đủ  điều,  làm  đủ  việc,  xét  lại 

chẳng qua  vì  vấn đề ăn  mặc  và để sự nghiệp cho con cháu  mà thôi. Nhưng 

ăn thì canh rau có thể qua bữa, cần gì hải vị sơn hào; mặc thì bô vải cũng đủ 

che  thân,  lựa  là  nhiều  hàng  gấm  vóc?  Còn  con  cháu  hoặc  làm  ruộng,  hoặc 

bán buôn, đều tự nuôi sống được, hà tất phải giàu có trăm vạn? Vả lại, xưa 

nay  những  kẻ  vì  con  cháu  mưu  sinh  cuộc  vinh  hiển  muôn  đời,  có  ai  bằng 

Tần Thủy Hoàng? Vị bạo chúa này dẹp trừ sáu nước, đốt sách chôn học trò, 

thâu góp hết binh khí trong thiên hạ để đúc chuông, bản ý muốn cho dân ngu 

yếu  đặng  không  thể  làm  loạn.  Đâu  dè,  khi  Trần  Thiệp  đứng  lên,  anh  hùng 

đều  nổi  dậy,  cơ  đồ  nhất  thống  không  đầy  mười  ba  năm  bỗng  tiêu  tan,  cho 

đến con cháu cũng bị diệt tuyệt. Ấy là muốn cho con cháu vinh hiển, trở lại 

thành  cảnh  bại  vong.  Đời  Hiến  Đế  nhà  Hán,  Tào  Tháo  mượn  chức  Thừa 

Tướng  chuyên  oai  quyền  lấn  ép  vua,  muốn  cho  con  cháu  mình  làm  chúa 

trong nước, không ngờ đến khi chết, thi hài chưa kịp liệm, Tào Phi đã soán 

nghịch, bắt tần thiếp của cha làm cung phi của mình. Tháo chết rồi đọa vào 

ác đạo, trải hơn một ngàn bốn trăm năm, đến đời Càn Long nhà Thanh, ở Tô 

Châu có người giết heo, khi mổ ra thấy trên lá phổi có chữ  “Tào Tháo.”  Một 

người  láng  giềng  mục kích cảnh tượng ấy, rất sợ hãi, liền  xuất  gia tu  hành, 

pháp  danh  là  Phật  An,  chuyên  tâm  niệm  Phật  được  sanh  về  Tây  phương. 

Việc này có ghi trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục. Như Tào Tháo một đời phí 

hết tâm cơ lo cho con cháu, tuy được  làm  Hoàng  Đế nhưng chỉ trong  vòng 

bốn  mươi  lăm  năm  thì  mất  nước.  Vả  lại  khi  còn  ở  ngôi,  mỗi  năm  thường 

cùng các nước Đông Ngô, Tây Thục đánh nhau, có mấy lúc được an nhàn? 

Từ  đó  về  sau  trải  qua  các  triều:  Tấn,  Tống,  Tề,  Lương,  Trần,  Tùy,  và  Ngũ 

Đại:  Lương,  Đường,  Tấn,  Hán,  Châu  đều  không  lâu  dài.  Tựu  trung  duy  có 

đời Đông Tấn là bền nhất, nhưng cũng chỉ được một trăm lẻ ba năm, ngoài 

ra  thì  hoặc  hai  ba  năm,  tám  chín  năm,  hoặc  một  đôi  mươi  năm,  bốn  năm 

mươi  năm,  liền  tiêu  diệt.  Đây  là  chỉ  kể  mấy  đời  chánh  thống,  nếu  nói  đến 

những ngụy triều tiếm cướp, thời gian lại còn ngắn hơn nữa. Bao nhiêu vua 

chúa  của  các  triều  ấy,  buổi  sơ  tâm  đều  muốn  để  sự  vinh  hoa  cho  tông  tộc, 

song  tìm  đến  sự thật,  trái  lại  khiến  cho  con  cháu  mang  họa  cướp  giết,  mất 

tuyệt giống dòng. 

Cư sĩ nên suy nghĩ: sang như thiên tử, giàu có bốn biển, còn không thể bảo 

đảm cho tông tộc hưởng phước lâu dài, huống nữa là kẻ phàm thường, từ vô 

lượng  kiếp  đến  nay  tạo  nghiệp  ác  dầy  như  đất  liền,  sâu  như  biển  cả,  mà 

muốn cho nhà cửa thường hưng thạnh, có phước không họa ư? Phải biết sự 

vật giữa đời đều giả dối như mộng, huyễn, bóng, bọt, sương, chớp, như trăng 

đáy  nước,  hoa  trong  gương,  như ánh chập chờn  lúc trời  nắng  và  như thành 

của  thần  Càn  Thát  Bà  (nhạc  thần  của  Thiên  Đế,  thành  quách  đều  là  huyễn 

hiện), không có chi là chân thật. Duy có một niệm tâm tánh của ta vẫn hằng 

còn,  trùm  suốt  xưa  nay,  không  biến  đổi,  hư  hoại.  Tuy  không  biến  hoại  mà 

thường tùy duyên:  theo duyên  ngộ tịnh thì làm  Thanh  văn, Duyên  giác, Bồ 

tát,  Phật,  vì  công  đức  sâu  cạn,  nên  phẩm  vị  có  cao,  thấp;  theo  duyên  mê 

nhiễm thì lạc vào cõi Trời, Người, A tu la, Súc sanh, Ngạ quỷ, Địa ngục, do 

tội  phước  nặng  nhẹ,  nên  sự  khổ,  vui,  có  ngắn,  dài.  Nếu  người  không  biết 

Phật  pháp  thì  đã  đành,  cư  sĩ  đã  sùng  tín  đạo  Phật,  sao  chẳng  nhân  cảnh 

nghịch  ấy  mà  nhìn  rõ  cuộc  đời,  bỏ  mê  theo  ngộ,  một  lòng  niệm  Phật  cầu 

sanh  về  Tây  phương  vượt  nẻo  luân  hồi,  lên  ngôi  tứ  Thánh;  đó  có  phải  là 

nhân họa nhỏ mà hưởng phước to chăng? Đường lối thoát ra là thế, cư sĩ lại 

cứ bối rối  mơ  màng  như ngây  như dại; thảng  hoặc  lo buồn quá độ đến  mất 

thân mạng, thì chẳng những chính mình nhiều kiếp bị trầm luân, mà vợ yếu 

con côi cũng bơ vơ, làm sao tự lập? Như thế là cư sĩ muốn hại mình và làm 

liên lụy cho người. Sao lại tối tăm đến thế? 

Kinh nói:  “Bồ tát sợ nhân, chúng sanh sợ quả.”  Vì tránh quả khổ nên Bồ tát 

dứt  trước  những  nhân  ác,  do  đó  tội  chướng  tiêu  trừ,  công  đức  đầy  đủ,  cho 

đến khi thành Phật mới thôi. Chúng sanh thường gây nhân ác, lại muốn khỏi 

quả khổ, có khác nào kẻ sợ bóng  mình  mà cứ chạy trốn dưới ánh  mặt trời? 

Nhiều  người  mới  làm  lành  chút  ít  đã  mong  được  phước  lớn,  khi  gặp  cảnh 

nghịch liền cho rằng:  “làm lành mắc họa, không có nhân quả” , rồi từ đó lui 

sụt sơ tâm, trở lại chê bai Phật pháp. Những kẻ ấy không hiểu  “lý nhân quả 

 thông cả ba đời”  và  “tâm mình có thể cải tạo hoàn cảnh”.  Nhân quả thông 

cả ba đời là thế  nào? Như đời  này  làm  lành  hoặc dữ, đời  này  hưởng phước 

hay  mang  họa,  đó  là  hiện  báo.  Đời  này  làm  lành  hoặc  dữ,  đời  sau  được 

phước hay mang họa, là sanh báo. Đời này làm lành hoặc dữ, đời thứ ba, thứ 

tư, hoặc mười, trăm, ngàn, muôn đời, cho đến vô lượng vô biên kiếp về sau 

mới được phước hay mang họa, gọi là hậu báo. Hậu báo thì sớm chầy không 

định, đã gây nhân tất có quả, đó là lẽ tự nhiên. Tâm mình có thể cải tạo hoàn 

cảnh là thế nào? Ví như có người gây nghiệp ác sẽ phải vĩnh viễn bị đọa vào 

Địa  ngục,  nhiều  kiếp  chịu  thống  khổ;  người  ấy  bỗng  sanh  tâm  sợ  hãi,  hổ 

thẹn, phát lòng Bồ đề, đổi dữ làm lành, tụng kinh niệm Phật, tự tu và khuyên 

người, cầu sanh về Cực lạc. Do sự hối cải ấy, nghiệp Địa ngục trước kia liền 

tiêu diệt, đổi thành quả khổ nhẹ trong hiện đời như: hoặc bị người khinh chê, 

hoặc  đau  bệnh,  nghèo  nàn,  cùng  gặp  những  việc  không  vừa  ý.  Chịu  những 

khinh  báo  như thế  xong,  người  ấy  có  thể  thoát  đường  sanh  tử,  nhập  Thánh 

siêu phàm. Như Kinh  Kim Cang  nói:  “Nếu có người thọ trì kinh này mà bị 

 kẻ khác khinh chê, người đó đời trước gây tội nghiệp đáng đọa vào ác đạo, 

 do đời này bị sự khinh chê nên tội trước liền được tiêu diệt, sẽ chứng quả Vô 

 thượng Bồ đề.”  

Đây chính là nghĩa: tâm mình có thể cải tạo hoàn cảnh vậy. 

Người  đời  khi  gặp  tai  nạn,  nếu  không  oán  trời,  tất  cũng  trách  người,  ít  ai 

nghĩ đến sự trả nghiệp mà sanh lòng ăn năn chừa cải. Phải biết:  “trồng dưa 

 được dưa, trồng đậu được đậu”  là lẽ đương nhiên, đã gieo chông gai, đừng 

mong đến mùa gặt được lúa nếp. Làm dữ mà vẫn hưởng phước, là đời trước 

vun bồi cội phước đã dầy, nếu không làm dữ thì phước còn lớn hơn. Ví như 

con  nhà  giàu,  ăn  chơi  bài  bạc,  xem  tiền  như  rác,  nhưng  không  liền  bị  đói 

lạnh, là do vì của cải quá nhiều. Nếu mỗi ngày cứ như thế, dù cho gia nghiệp 

trăm  vạn, tất có lúc cũng  gặp cảnh  người  mất  nhà tan.  Làm  lành  mà hay bị 

tai  nạn,  là  đời trước  trồng  gốc  tội  đã sâu,  nếu không  làm  lành  thì  họa càng 

lớn  hơn  nữa. Ví  như người phạm tội  nặng  chưa kịp hành  hình,  lại  lập được 

công nhỏ; vì công nhỏ, chưa có thể hoàn toàn ân xá, nên cải án nặng thành 

nhẹ.  Nếu  lập  công  mãi  đến  khi  công  to,  không  những  trừ  hết  tội  trước  lại 

được phong hầu bái tướng, tập ấm đời đời. 

Bậc  trượng  phu  phải  vượt  hẳn  thường  tình,  đừng  để  cho  ngoại  vật  làm  lụy 

đến thân. Giả sử có  vàng  ngọc đầy kho, khi  giặc dữ đến cướp, phải bỏ  nhà 

trốn  chạy,  đừng  nên  ôm  của  mà  đợi  chết.  Bởi  vì  vàng  ngọc  tuy  quí,  nhưng 

sánh với  mạng người, hãy còn kém hèn; đã không thể giữ được cả hai, thôi 

thà bỏ của mà bảo toàn thân mạng. Như hiện thời, tài sản của cư sĩ đã hóa ra 

đống tro tàn, lo buồn cho lắm cũng vô ích, chỉ nên tùy duyên qua buổi, gắng 

sức niệm Phật cầu sanh Tây phương, để cùng tận kiếp vị lai lìa hẳn sự khổ, 

chỉ hưởng điều vui. Thế là do họa tai mà thành đạo Vô thượng, sao vẫn còn 

mê muội đau buồn? 

Mong cư sĩ  xét kỹ  lại  những  lời tôi  nói, tất sẽ cởi được  mối  u sầu,  như vẹt 

mây mù lộ vẻ trời trong, nơi tai ương tìm thấy hạnh phúc, đổi cơn nóng bức 

thành  mát  mẻ,  vui  tươi.  Bằng  cứ  chấp  nê  không  tỉnh,  chắc  khó  tránh  khỏi 

chứng  bệnh  kinh  cuồng.  Nếu  một  khi  bản  tâm  đã  mất,  tà  ma  sẽ  dựa  vào; 

chừng ấy dù có ngàn Phật ra đời, cũng không biết làm sao cứu vãn được! 

---o0o--- 

9/ Thơ đáp một Cư Sĩ ở Vĩnh Gia 

1. Vân Thê Đại sư lập pháp dạy người đều từ nơi chỗ bình thật đi vào. Nếu y 

theo đó tu trì, sẽ được ngàn muôn yên ổn, quyết không đến nỗi được ít cho là 

đủ  và  bị  ma  dựa  phát  cuồng.  Vương  Canh  Tâm  chưa  hiểu  rõ  yếu  chỉ  nhập 

đạo,  đã  vội  tự  hào  múa  bút  lớn  lời  mạt  sát  tất  cả,  tuy  có  tâm  hoằng  pháp, 

nhưng thật ra là gây tội phá hoại pháp môn. Ấy cũng bởi y không gần bậc tri 

thức và tự xét hai chứng bệnh: tim đập, ác mộng của mình. Những bệnh ấy 

đều là triệu chứng của nghiệp ác đời trước. Nhưng, hiện cảnh tuy có tốt xấu, 

chuyển biến chỉ tại nơi ta. Cảnh xấu hiện mà chuyên tâm niệm Phật thì nhân 

dữ sẽ hóa ra lành, nghiệp ác đời trước trở thành vị đạo sư trong hiện tại. Tiếc 

vì người đời phần nhiều bị nghiệp ràng buộc, không thể cải tạo, nên thành ra 

cảnh té giếng bị đá rơi theo, trên khổ lại càng thêm khổ! 

Tha tâm thông có nhiều thứ không đồng, nay xin nói ước về tâm thông của 

những bậc đắc đạo. Như Trù Am Đại sư, bất luận ai hỏi kinh sách gì, Ngài 

đều  có  thể  đọc  thuộc  rành  rẽ,  không  sai  một  chữ.  Tại  sao  thế?  Vì  Đại  sư 

nghiệp  hết  tình  không,  lòng  như  gương  sáng;  lúc  có  người  hỏi  đến  những 

kinh sách  họ đã từng  xem, Ngài  liền  nhìn  vào  những câu chữ in  trong  thức 

thứ tám của  người ấy, đọc  lại  rành  mạch. Cho  nên cổ đức  nói:  “Kinh pháp 

 một phen nhiễm vào thức thần, hằng làm  giống  đạo.”  Việc trên đây có  thể 

làm  bằng  cớ  để  cho  ta  tin.  Vì  khi  người  xem  kinh  sách,  bóng  dáng  của 

những thứ ấy in vào tâm thức không mất. Bởi vô minh che lấp, nên lâu ngày 

họ  quên,  những  bậc  có  tha  tâm  thông  nhìn  nơi  tâm  thức  của  người  ấy,  tùy 

theo lời hỏi đọc lại rõ ràng. Đến như có người hỏi những kinh sách họ chưa 

được  thấy,  bậc  tha  tâm  thông  có  thể  nhìn  vào  tâm  thức  của  những  người 

khác đã xem rồi, vì họ mà đọc lại. Trên đây, là việc lấy tâm người khác làm 

tác dụng cho tâm  mình, không phải nơi lòng các vị ấy thường có bao nhiêu 

thứ kinh sách đã ghi nhớ lâu ngày không quên. Bởi không hiểu lẽ này, nhiều 

người cho đó là phép chi kỳ lạ, thật ra chỉ là cảnh trạng nghiệp tiêu trí sáng, 

cõi lòng không không mà thôi. 

Trong sự phò cơ có rất nhiều linh quỉ giả mạo tiên, Phật, Thánh, thần. Loài 

quỉ thấp kém hoặc khi không có tha tâm thông; hạng cao thì biết được lòng 

người,  nên  có  thể  mượn  sự  thông  minh  trí  thức  của  người  mà  làm  thi  phú. 

Ông  Kỹ  Văn  Đạt  có  thuật  rằng:  “Cơ  bút  phần  nhiều  là  việc  dối  mượn  của 

 hạng ma quỉ linh thiêng. Một độ nọ, tôi cùng người anh là Đản Nhiên có thí 

 nghiệm về việc này. Tôi vốn có thiên tư về thi văn mà chữ viết dở, anh tôi thì 

 chữ  tốt,  song  không  có  khiếu  văn  chương.  Khi  tôi  phò  bút  thì  thi  từ  thông 

 suốt, nét chữ lếu láo. Trái lại, đến phiên anh tôi thì nét chữ cứng đẹp, thi từ 

 tầm thường. Lại một việc, lúc hỏi đến chỗ bí yếu trong những bài giảng bút 

 mạo lấy của người xưa, cơ lên nói: năm tháng lâu quá không còn ghi nhớ. 

 Vì những lẽ ấy, tôi biết là giả dối.”  Thế là loài quỉ tuy linh, song chỉ có thể 

mượn được sự hiểu biết hiện tại của người. Đến như các việc trong tâm thức 

có,  nơi  sự  biết  hiện  tại  vì  lâu  nên  quên,  hoặc  những  chữ  nghĩa  chính  mình 

không  hiểu,  thì  quỉ  không  thể  chỉ  dẫn  ra  được.  Cho  nên  tha  tâm  thông  của 

linh quỉ  sánh  với  bậc  đắc  đạo,  thật  kém  xa  như trời  vực.  Tuy  nhiên,  vì  hai 

việc ấy có chỗ giống nhau, e rằng cư sĩ bị cơ bút mê hoặc, tôi mới dẫn giải ra 

đây.  Lại  xin  nói  thêm  một  việc  trong  Tống  Cao  Tăng  Truyện:  Ngài  Tăng 

Giám qua nhà Vương Xử Hậu thọ trai, thấy chủ nhân đang cao giọng ngâm 

nga xem ra dáng đắc ý, nhân hỏi là đọc văn gì? Xử Hậu đáp:  “Đây là quyển 

 vở trúng Tiến Sĩ của tôi.”  Giám mỉm cười mà rằng:  “Dưới thềm gió mát, lại 

 có  sự  thung  dung  như  thế  ư?”  Nói  đoạn,  lấy  trong  túi  ra  một  tập, 

bảo:  “Quyển  ông  đang  đọc  ấy  có  phải  là  đây  chăng?”  Xử  Hậu  xem  ra  thì 

chính là văn từ mình đã làm trong ngày thi, liền nói:  “Đây là bút tích của tôi 

 chép ra sau này.”  Tăng Giám bảo:  “Cố nhiên không phải là nguyên tác của 

 ông, điều đó tôi vẫn biết.”  Xử Hậu nói tiếp:  “Nhưng sao trong túi kia lại có 

 bài  văn  ấy?”  Sư  đáp:  “Không  phải  chỉ  riêng  bài  này,  từ  khi  ông  đọc  sách 

 đến giờ, cho đến những lúc đùa cợt, một nét bút nét vẽ, nơi túi của tôi đều có 

 đủ.”  Xử  Hậu  kinh  sợ,  không  dám  hỏi  nữa.  Ngài  Trù  Am  chỉ  có  tha  tâm 

thông, chưa  thấy có  thần thông. Tăng Giám  Đại sư đã có tha tâm  thông  lại 

kiêm  cả  thần  thông,  có  thể  đem  bóng  dáng  kinh  sách  trong  tàng  thức,  hiện 

thành  hình chất đưa cho người  xem, kỳ thật trong túi của Ngài không chứa 

sẵn thứ ấy. 

Gần  đây,  ở  Thượng  Hải  đàn  cơ  bút  mở  ra  rất  nhiều.  Sự chỉ  dạy  bỏ  dữ  làm 

lành và những thuyết luân hồi nhân quả thiển cận của các đàn ấy, đều rất có 

ích cho thế đạo, lòng người. Nhưng  mấy điểm nói về cơ trời, Phật pháp, thì 

không khỏi  mơ hồ, lầm lẫn. Chúng ta là đệ tử Phật, không nên bài bác việc 

đó, vì có trở ngại cho sự làm lành của người, song cũng chẳng nên phụ họa 

khen ngợi, vì sẽ mang lỗi đem điều ức đoán viễn vông khiến cho Phật pháp 

hư  loạn,  chúng  sanh  nghi  lầm.  Ấn  Quang  này  tự  xét  mình  nhiều  nghiệp 

chướng  nhưng quyết không dám theo tình bỏ  lý,  gây sự  lầm  lỗi cho  người. 

Những lời trên đây xin châm chước tình lý mà làm theo mới khỏi điều tệ hại. 

Mười  món  lợi  ích  của  sự  niệm  Phật,  xin  xem  chương  “Thập  Chúng  Thắng 

 Lợi”  ở  những  trang  sau  cuối  bộ  Tịnh  độ  Chỉ  Qui.   “Hồi  hướng”  là  tâm  suy 

nghĩ, miệng phát ra lời tín nguyện, đem công đức mình xoay về nơi nào. 

Việc ấy nên để vào khoảng sau lúc công khóa tối và buổi trưa, khi tụng kinh 

niệm  Phật  xong.  Niệm  Phật  phải  từ  mai  đến  chiều  không  nên  hở  dứt;  nếu 

trong  tâm  hằng  có  niệm  cầu  sanh,  cũng  là  thường  thường  hồi  hướng.  Các 

Kinh Đại thừa đều khiến cho chúng sanh mau thành Phật, chỉ tiếc phần đông 

khi  đọc  kinh  thiếu  lòng  chí  thành,  nên  không  được  hoàn  toàn  lợi  ích. 

Chương  “Đại Thế Chí Bồ tát”  ở quyển năm Kinh Lăng Nghiêm, chính là lời 

chỉ dạy tối thượng  về tông Tịnh  độ. Câu  “Người quân tử học vì mình”  là  ý 

nói  bậc  quân  tử  mỗi  niệm  đều  tự  xét  mình,  xem  có  trái  đạo  cùng  chăng? 

Cảnh  giới  “thức  ngủ  như  một” ,  chỉ  có  dụng  công  phu  đáo  để  mới  được. 

Nhưng  nếu khi  thức  hằng  nhiếp tâm  niệm  Phật,  lâu  ngày  tự  nhiên dù trong 

mộng cũng ít khởi vọng niệm. 

2.  Từ  độ  cuối  đông  đến  hạ  tuần  tháng  ba  năm  nay,  tôi  có  tiếp  được  bốn 

phong thơ, thức ăn, vải, và bài vấn đáp của anh em cư sĩ cùng Từ Quân, do 

Sư Thần đem đến. Như thế, đủ thấy cư sĩ tha thiết vì đạo, mến trọng tôi đã 

quá nhiều! Trước tiên, tôi có ý mong Từ Quân đến, kế lại vì kiểm duyệt bộ 

Văn Sao để cho người in ra, mắt hơi suy kém, nên  mới chậm lời phúc đáp. 

Bức thơ  kỳ tháng chạp  rồi, thật  là đúng  với  nghĩa  “bạn bè dùng nhân giúp 

 nhau” ,  chỉ  có  điều  suy  tặng  Ấn  Quang  quá  nhiều,  khiến  cho  người  càng 

thêm hổ thẹn! 

Nhân đạo có năm giềng lớn: vua tôi, cha con, anh em, chồng vợ và bạn bè. 

Nhưng  tại  sao  trong  năm  luân  ấy  lại  không  nói  đến  Thầy?  Vì  Thầy  là  bậc 

thành tựu phần đức dục cho ta, cũng như cha, dắt dìu khuyên bảo để ta nên 

người, cũng  như anh,  nên Ngài Mạnh  Tử nói:  “Thầy là cha anh.”  Lại  nữa, 

Thầy  thường  nhắc  nhở  giúp  ích  ta  nhiều  việc  cũng  như  bạn,  nên  nhà  Phật 

thường gọi:  “Tìm Thầy hỏi bạn.”  Ấn Quang này tự xét mình kém phần thật 

đức, không có ý muốn làm Thầy người, chỉ mong ở địa vị bè bạn để giúp đỡ 

khuyên  nhắc  lẫn  nhau  mà thôi. Nhưng  nhiều  vị chẳng suy  lượng  giùm,  nên 

tôi đã thiếu sự răn trách, lại còn không được nhắc bảo đến nữa! Cư sĩ mong 

tôi thân chứng Tam  muội, lại e có trái với chỗ hy vọng, nên không nài khó 

nhọc,  viết  thơ  khuyên  lơn.  Từ  khi  tôi  buộc  tóc  thọ  học  đến  giờ,  chưa  gặp 

được  người  ích  hữu  như  thế.  Cử  chỉ  ấy  làm  cho  Ấn  Quang  này  vừa  cảm 

động  vừa  tự  thẹn!  Mấy  chữ tội  chết  là  lời  bầy  tôi  can  vua,  cư  sĩ  đem  dùng 

với Thầy bạn rất không phải cách. Ấn Quang túc nghiệp sâu nặng, khi sanh 

ra vừa được nửa năm, bị đau mắt luôn cả sáu tháng. Sự thống khổ trong lúc 

ấy thật vô cùng, trừ khi ăn và ngủ ra, không một khắc nào ngớt tiếng kêu gào 

khóc  lóc.  Nhưng  may  nhờ  căn  lành  đời  trước,  nên  còn  được  thấy  ánh  sáng 

mặt trời.  Đến tuổi thành đồng được  học tập  lại do  nghiệp cũ dẫn dắt,  uống 

lầm  thuốc  độc  bài  báng  Phật  pháp  của  bọn  Hàn  Dũ,  Âu  Dương  Tu.  Kế  đó 

định tâm xét nghĩ biết  mình lỗi lầm, liền sanh lòng hổ thẹn, quy y Tam bảo 

xuất  gia  làm  tăng.  Nếu  lúc  bấy  giờ  không  nhờ  sức  Tam  bảo  thầm  gia  bị, 

khiến cho sự biết tự tỉnh, thì tôi đã sa vào ngục A tỳ chịu vô lượng sự khổ, 

đâu còn được cùng các vị chỉ đông nói Tây, luận về tự lực, tha lực như ngày 

hôm nay ư? 

Kỳ thất hoàn mãn, Tam muội chưa thành, do tôi tinh thần suy kém mà cũng 

bởi  túc  nghiệp  sâu  dầy.  Nhưng  Phật  đã  không  bỏ  người  chướng  nặng,  xin 

cũng  nhờ  chút  công  hạnh  ấy  để  được  vãng  sanh.  Phép  Thập  Niệm  Ký  Số 

không  phải  là Sổ Tức (đếm  hơi thở), chỉ có điểm  ghi  nhớ từ một đến  mười 

có hơi giống với lối Sổ Tức mà thôi. Trong Liên Tông Bảo Giám, lại lầm để 

là đếm đến trăm, ngàn, muôn. Vì e cư sĩ không biết mà thọ hại, nên tôi mới 

dẫn ra để chứng  rõ, vậy không  nên  gọi đó là phép Sổ Tức Trì Danh. Muốn 

chứng  Tam  muội,  đã  có  lời  chỉ  dạy  xác  đáng  của  Phật,  Tổ,  sao  lại  đòi  hỏi 

đến chỗ chứng của tôi mới chịu làm theo? Kinh A Di Đà nói:  “Giữ lấy danh 

 hiệu, hoặc một ngày cho đến bảy ngày, một lòng không loạn.”  (Đây là lời tỉ 

lệ không nên chấp định. Nếu căn tánh Đẳng giác, một niệm liền được không 

loạn, đợi gì một ngày? Như căn tánh nghịch ác, dù trọn đời cũng khó được 

nhất tâm,  huống chi bảy  ngày?) Quán  Kinh  nói:  “Pháp thân chư  Phật Như 

 Lai vào tâm tưởng của tất cả chúng sanh. Cho nên khi tâm các người tưởng 

 Phật, tâm ấy chính là ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp tùy hình, tâm ấy 

 tưởng  Phật,  tâm  ấy  là  Phật.”  Kinh  Lăng  Nghiêm,  Đại  Thế  Chí  Bồ  tát 

nói:  “Nhiếp cả sáu căn, tịnh niệm nối nhau, được Tam Ma Địa, đây là bậc 

 nhất.”  Trong  bài  kệ  lựa  căn  Viên  thông,  Ngài  Văn  Thù  bảo:  “Nghe  vào, 

 nghe  tánh  mình.  Tánh  thành  đạo  Vô  thượng.”  Kinh  Tứ  Thập  Nhị  Chương 

dạy:  “Tu  tâm  là  thế  nào?  Giữ  nó  lại  một  chỗ,  thì  không  việc  gì  chẳng 

 xong.”  Ngài  Mộng  Đông  bảo:  “Thật  vì  sanh  tử,  phát  lòng  Bồ  đề,  lấy  tín 

 nguyện  sâu,  trì  danh  hiệu  Phật.”  Mười  sáu  chữ  này  là  cương  yếu  của  tông 

Tịnh độ. Muốn tu Tam  muội sao không lấy Thánh ngôn làm lượng, triệt để 

tuân theo những lời trên đây, lại dùng tôi là kẻ phàm phu nghiệp chướng mà 

làm mực thước, há chẳng trái ngược lắm ư? 

Nhưng, lời ấy phát ra chẳng phải không duyên cớ. Chắc có lẽ vì thấy trong 

quyển Di Đà Trung Luận thuật rõ cảnh giới của Tĩnh Nhất Đại sư, và Vương 

Canh Tâm tự bảo là đắc tâm truyền với Ngài, nên cư sĩ cho rằng tôi cũng có 

nhiều  cảnh  lạ  không  thể  nghĩ  bàn,  và  bí  quyết  truyền  thọ  đó  chăng?  Cư  sĩ 

nên  xét:  Tam  muội  dịch  là  chánh  định  hay  chánh  thọ,  ấy  là  thể  vọng  tan 

chơn  hiện,  lặng  lẽ  sáng  suốt,  trong  ấy  đâu  có  cảnh  giới  gì?  Cho  nên  Kinh 

Lăng  Nghiêm  nói:  “Tròn  chứng  quả  Bồ  đề  là  không  chứng  đắc  chi 

 cả.”  Người  tu  thiền  vì  chỉ  cậy  sức  mình,  không  cần  Phật  gia  bị,  nên  trong 

khi công phu đắc lực, chân vọng công kích lẫn nhau, thường có nhiều cảnh 

giới  thoạt  ẩn  thoạt  hiện.  Ví  như  lúc  mưa  to  sắp  tạnh,  mây  mù  tản  mát,  trời 

đang  u  ám  bỗng  lộ  ánh  sáng,  phút  chốc  lại  thay  đổi  không  lường.  Những 

cảnh  giới  ấy,  nếu  chẳng  phải  người  có  đủ  đạo  nhãn,  tất  khó  nỗi  phân  biệt. 

Nếu  lầm  nhận  cho  là  thật,  sẽ  bị  ma  dựa  phát  cuồng,  không  thể  cứu  chữa. 

Khác hơn thế, người niệm Phật dùng lòng tín nguyện, tha thiết trì hồng danh 

muôn  đức,  thì  như  mặt  trời  chói  sáng  giữa  hư  không,  như  đi  con  đường 

thẳng  rộng,  không  những  quỉ  mị  tuyệt  tích  mà  vọng  niệm  cũng  lặng  tiêu. 

Suy cho cùng, chẳng qua niệm đến công lực tinh thuần, thì toàn tâm là Phật, 

toàn  Phật  là tâm,  tâm Phật  như  một  mà  thôi.  Lý và  hạnh  này  tôi còn e  mọi 

người  không  hiểu,  vẫn  muốn  tuyên  dương  để  nêu  cao  bản  nguyện  độ  khắp 

chúng  sanh  của  Phật,  đâu  dám  giấu  kín  để  truyền  riêng  cho  cư  sĩ  hay  sao? 

Nếu  có  bí  quyết  truyền  thọ  riêng  nơi  chỗ  ẩn  khuất  tức  là  tà  ma  ngoại  đạo, 

không  phải  Phật  pháp.  Nhưng  Ấn  Quang  thật  cũng  có  chỗ  diệu  quyết  chỉ 

riêng mình được, nay nhân cư sĩ thỉnh cầu, không ngại gì đem ra bày tỏ với 

các hàng Phật tử trong thiên  hạ. Diệu quyết ấy  là  gì?  Là chí thành,  là cung 

kính.  Điều  này  cả  thế  gian  đều  biết,  đạo  lý  này  cả  thế  gian  đều  muội!  Ấn 

Quang do  muốn tiêu trừ tội nghiệp sâu nặng và báo đáp ân Phật, hằng để ý 

tìm cầu gương sáng tu trì của cổ đức, nên được biết rằng chí thành cung kính 

là bí quyết rất  mầu để  vượt phàm  lên Thánh, thoát  nẻo  luân  hồi. Mấy điểm 

này, đối với những người hữu duyên tôi đã thường thường khuyên nhắc. Nên 

biết thành kính không phải chỉ để riêng cho  người  học Phật,  mà tất cả  mọi 

việc nếu muốn được tinh nhất, phải lấy đây làm nền tảng. 

Từ Quân có trồng  linh căn từ kiếp trước, thân quyến thờ  Phật  mấy đời, khi 

nhỏ  đã  được  đầy  đủ  về  gia  huấn,  lớn  lên  lại  trải  đôi  ba  mươi  năm  học  hỏi 

lịch duyệt, vì sao lại bỏ nơi huyền diệu, dùng chỗ tầm thường,  mến chuộng 

văn tôi mà cho in ra như thế? Nên biết, sự hoằng pháp lợi sanh quí ở nơi biết 

thời cơ. Cách điều trị đáng dùng cho căn bệnh người đời nay, bậc thông hiểu 

Phật  giáo  không  chịu  chỉ  rõ,  duy  nói  những  phương  pháp  cao  huyền,  phần 

nhiều là những thứ thuốc không hợp với bệnh. Đôi khi do thứ thuốc quí ấy, 

bệnh  lại tăng thêm.  Ấn Quang cũng  như kẻ dung  y, chẳng  những không rõ 

gốc bệnh lại không hiểu tánh chất thuốc men, chỉ đem hoàn Vạn Ứng A Dà 

Đà (A Dà Đà dịch là Phổ Trị, thuốc trị tất cả bệnh) của tiên tổ bí truyền, bao 

nhiêu  chứng  hư,  thật,  hàn,  nhiệt,  đều  dùng  hoàn  này  cho  uống.  Nếu  ai  có 

lòng tin, dùng  thử sẽ được an  lành. Cho đến  những chứng bệnh Tần  Huởn, 

Biến Thước đều bó tay, khi uống thuốc này vào, liền thấy hồi sanh khỏi tử. 

Cho nên đối với những kẻ có tâm cứu người giúp đời, tôi không ngại gì đưa 

thiệp quảng cáo, để tất cả bệnh nhân đều được uống hoàn này. Tôi vẫn biết 

các  phương  thuốc  của  Tần  Huởn,  Biến  Thước  là  nhiệm  mầu,  song  chẳng 

khuyên người dùng, vì bệnh thuộc về túc nghiệp không phải sức của thần y 

trị được... 

Chứng thật tướng ngay đời hiện tại, chẳng phải thế gian tuyệt không người, 

nhưng e cư sĩ chưa có căn lành ấy. Nếu tôi không nói rõ duyên cớ, hoặc khi 

cư  sĩ  chí  cao  mà  hạnh  chưa  kịp,  vì  quá  vọng  tưởng  đến  sự  chứng  quả,  lâu 

ngày sanh ra bệnh cuồng loạn tán tâm. Chừng ấy cầu siêu hóa ra đọa, muốn 

khéo trở thành vụng, kết quả cũng không thoát khỏi luân hồi. Phải biết, ngộ 

được lý nhị không duy hạng phàm phu lợi căn mới có đủ khả năng. Như bậc 

người Viên Giáo ở  nơi  vị danh tự tuy chưa phục đoạn phiền  não,  mà sự tỏ 

ngộ cùng chư Phật vẫn đồng. Nếu nói ước về Tông, cảnh giới ấy gọi là đại 

triệt  đại  ngộ;  ước  về  Giáo  là  đại  khai  viên  giải.  Nhưng  đại  ngộ  cùng  viên 

giải,  không  phải  chỉ  tỏ  ngộ  một  cách  mường  tượng  đâu!  Như  Bàng  Cư  Sĩ 

nghe Mã Tổ nói câu:  “Đợi khi nào ngươi uống một hớp hết nước sông Tây, 

 ta sẽ nói cho” , liền quên ngay sự huyền giải. Ngài Đại Huệ Kiểu nghe Viên 

Ngộ  Thiền  sư  ngâm  câu:  “Gió  nồm  vào  điện  các,  hơi  mát  vẩn  vơ  sanh” , 

cũng thế. Trí Giả Đại sư tụng Kinh Pháp Hoa đến câu:  “Đó là chơn tinh tấn, 

 gọi là chơn pháp cúng dường Như Lai...”  trong phẩm Dược Vương Bản Sự, 

thoạt rỗng suốt đại ngộ, lặng lẽ nhập định, thấy hội Linh Sơn nghiễm nhiên 

chưa tan. Ngộ được như thế mới gọi là đại triệt, đại ngộ, đại khai viên giải. 

Đó là ngộ đạo, nếu nói đến chứng đạo vào thể thật tướng, thì lại không phải 

là  việc  làm  của  hạng  cụ  phược  phàm  phu.  Ngài  Nam  Nhạc  Huệ  Tư,  Thầy 

đắc pháp của Trí Giả Đại sư, là bậc có thần thông trí huệ lớn. Khi sắp tịch, 

có  người  hỏi  đến  chỗ  chứng  Ngài  đáp:  “Ta  ban  sơ  chỉ  cầu  Đồng  Luân, 

 nhưng vì lãnh chúng quá sớm, chỉ chứng được Thiết Luân mà thôi.”  (Đồng 

Luân  tức  là  vị  Thập  trụ,  phá  vô  minh,  chứng  thật  tướng,  vào  cõi  thực  báo, 

phần  chứng  Tịch  Quang.  Bậc  sơ  trụ  có  thể  hiện  làm  thân  Phật  trong  một 

trăm cõi Đại Thiên để giáo hóa chúng sanh. Nhị trụ thì một ngàn cõi, tam trụ 

một  muôn,  mỗi trụ số tăng  lên  gấp  mười.  Thiết  Luân tức là  vị Thập tín. Sơ 

tín dứt kiến hoặc, thất tín dứt tư hoặc, bát, cửu, thập, tín phá trần sa, phục vô 

minh.  Ngài  Nam  Nhạc  thị  hiện  ở  ngôi  Thập  tín,  thì  còn  chưa  chứng  được 

thật  tướng).  Trí  Giả  Đại  sư  là  đức  Thích  Ca  hóa  thân,  lúc  sắp  tịch,  có  kẻ 

hỏi:  “Đại sư chứng đến vị nào?”  Đáp:  “Nếu ta không lãnh chúng, tất thanh 

 tịnh sáu căn, vì tổn mình lợi người nên chỉ được ngũ phẩm.”  (Sáu căn thanh 

tịnh tức  là  vị  Thập tín,  như phẩm Pháp sư Công Đức trong  Kinh Pháp  Hoa 

đã nói. Ngũ phẩm là vị quán hạnh, phục hết ngũ trụ phiền não  mà chưa dứt 

được kiến hoặc). Ngẫu Ích Đại sư lúc lâm chung có bài kệ rằng:  “Danh tự vị 

 đây là Phật nhãn. Rồi ra biết sẽ phó ai?”  (Địa vị danh tự viên ngộ tạng tánh, 

chỗ tỏ ngộ đồng với Phật, song còn chưa phục được kiến, tư hoặc, huống chi 

dứt trừ? Người đại ngộ ở đời Mạt pháp, phần nhiều thuộc về hạng này. Xem 

như Ngài Ngũ Tổ Giới thân sau làm Tô Đông Pha, Ngài Thảo Đường Thanh 

làm Tăng Lỗ Công, ấy cũng còn khá. Kế đó, Ngài Hải Ấn đầu thai làm con 

gái ông Châu Phòng Ngự, và tệ hơn hết là cao Tăng ở non Nhạn Đảng kiếp 

sau làm Tần Cối. Bởi các vị ấy tuy ngộ suốt lý tánh mà chưa dứt được phiền 

hoặc, nên một phen thọ sanh, phần nhiều quên mất túc căn). Như Ngẫu Ích 

Đại sư thị hiện ở vị danh tự. Thiên Thai Trí Giả ở vị quán hạnh, Nam Nhạc 

Huệ  Tư ở  vị  tương tợ, thì thấy thật tướng  pháp không dễ  gì chứng. Thật ra 

bản địa của ba Đại sư đều không thể suy  lường, nhưng  vì sợ người đời sau 

chưa chứng xưng rằng chứng, nên các Ngài dùng thân thuyết pháp khiến cho 

hàng hậu tấn xét  mình hổ thẹn, dứt bỏ tánh tự thị, ngông cuồng. Ân đức thị 

hiện răn dạy ấy, dù nát thân cũng khó đền đáp. Vậy cư sĩ nên tự lượng xem 

mình  có  thể  siêu  việt  ba  Đại  sư  ấy  chăng?  Tốt  hơn  là  nên  niệm  Phật  tụng 

kinh, bồi đắp căn lành, ngày kia sanh về Tây phương tùy nơi công hạnh cạn 

sâu lần lần tu tập, thì sớm  muộn gì cũng sẽ được đạo quả. Ấy là con đường 

duy nhất để chứng thật tướng của người đời nay đó! 

Kim  Luân  Chú  Pháp  không  cho  hỏi  việc,  chỉ  được  hỏi  căn  lành  hoặc  pháp 

môn  mà thôi. Nhưng chúng sanh  đời Mạt pháp chẳng  luận căn  lành có  hay 

không,  đều  quyết  định  phải  chuyên  tu  Tịnh  độ,  vậy  chớ  nên  hỏi  pháp  môn 

làm chi. Đến như căn lành nếu có, nên gắng sức tu thêm, không lại càng phải 

cố công  vun bồi, cũng không cần  hỏi. Chỉ nên trì chú  giúp tu Tịnh  nghiệp, 

chớ  vội  tác  pháp  làm  nhọc  lờn  Phật  Thánh.  Nếu  thường  tác  pháp  mà  tâm 

không  cung  kính,  chí  thành,  sẽ  khởi  các  việc  ma.  Duy  có  một  điều  nên  tác 

pháp,  nhưng  không  phải  là  phần  việc  của  cư  sĩ.  Ví  như có  người  phát  tâm 

xuất  gia,  mình  chưa  chứng  đạo,  không  thể  quán  căn  cơ  người  ấy,  mới  cầu 

Phật từ bi thầm chỉ thị xem có nên thâu nhận chăng? Làm như thế để tránh 

mối tệ:  hạng  vô  lại  lẫn  vào phá rối  Phật pháp. Người đời  nay trong sự thâu 

đệ  tử,  chỉ  muốn  cho  được  nhiều.  Đôi  khi  biết  rõ đó  là  kẻ  hạ  lưu,  cũng  gấp 

gấp dung nạp sợ có mất đi, không nghĩ gì đến sự lựa chọn. Tâm tham danh 

lợi, ưa quyến thuộc ấy, khiến cho Phật pháp suy tàn đến  mức khó  nỗi chấn 

hưng! 

Nghiệp chướng nặng, tham giận nhiều, thân suy yếu, tâm kinh sợ, phải một 

lòng  niệm  Phật,  lâu  ngày  các  chứng  ấy  tự  tiêu  trừ.  Trong  phẩm  Phổ  Môn 

nói:  “Chúng  sanh  nào  nhiều  dâm  dục,  giận  hờn,  ngu  si,  nếu  thường  niệm 

 cung  kính  Quán  Thế  Âm Bồ tát,  sẽ  được  xa  lìa các  nghiệp  ấy.”  Niệm  Phật 

cũng như thế, song phải dùng hết tâm lực, đừng tạp tưởng, nghi ngờ, thì cầu 

việc  gì  cũng  được.  Đức  Quán  Thế  Âm  Bồ  tát  có  nhân  duyên  rất  lớn  với 

chúng  sanh  cõi  Ta  bà,  ngoài  thời  niệm  Phật,  nên  kiêm  trì  danh  hiệu  Ngài. 

Hoặc giả, kiêm trì chú Lăng Nghiêm hay Đại Bi cũng được. 

Đến như việc xem kinh, nếu  muốn làm Pháp sư vì chúng tuyên dương, nên 

trước  xem  chánh  văn,  sau  sẽ  xem  lời  chú  sớ.  Nếu  xét  thấy  mình  tinh  thần 

không đầy đủ, kiến giải chẳng hơn người, thì hãy chuyên niệm Phật, chớ nên 

phí  tâm  lực,  hao  tháng  ngày  đi  theo  việc  không  cần  kíp  ấy.  Như  muốn  tùy 

phận duyệt  kinh để được thêm phần  lợi  ích, phải  giữ ba  nghiệp trong sạch, 

khẩn  thiết  chí  thành,  lạy  Phật  rồi  ngồi  định  tâm  giây  phút,  sau  sẽ  giở  kinh 

tụng  ra  tiếng  hay  lặng  lẽ  xem.  Khi  ấy  phải  ngồi  ngay  ngắn  như  đối  trước 

Phật nghe lời viên âm, không dám móng khởi một niệm biếng trễ, phân biệt, 

chẳng  nên  tìm  hiểu  văn  nghĩa,  chỉ  một  mạch  xem  thẳng  từ  đầu  đến  cuối. 

Duyệt kinh như thế, nếu là bậc lợi căn, có thể ngộ lý nhị không, chứng pháp 

thật  tướng,  dù  người  căn  tánh  tối  chậm,  cũng  được  tăng  thêm  phước  huệ, 

nghiệp chướng tiêu trừ. Đức Lục Tổ bảo:  “Chỉ xem Kinh Kim Cang cũng có 

 thể minh tâm kiến tánh" , tức là nói lối xem trên đây, vì thế mới gọi là chỉ. Y 

như thế mà duyệt kinh, thì xem các Kinh Đại thừa đều có thể minh tâm kiến 

tánh, đâu riêng gì Kinh Kim Cang? Chớ nên một mặt theo sự phân biệt, tìm 

hiểu:  câu  này  nghĩa  ra  sao,  đoạn  này  ý  thế  nào?  Bởi  vì  đó  thuộc  về  vọng 

tuởng suy lường, không thể thầm hiệp với tâm Phật, ngộ suốt lý kinh, và làm 

nhân duyên cho sự diệt tội sanh phước. Xem kinh với tâm phân biệt, nếu biết 

cung  kính  thì  còn  có  thể  gieo  chút  căn  lành,  bằng  biếng  trễ  khinh  thường 

chắc không khỏi đem  nhân  lành  mà  gây quả ác, sự khổ sẽ  vô cùng! Người 

xưa  rất  chuyên  trọng  nghe  kinh  vì  tâm  khó  sanh  phân  biệt.  Như  có  người 

tụng kinh ra tiếng, một người ở gần bên nhiếp tâm lóng nghe mỗi câu chữ rõ 

ràng, chẳng dám duyên theo cảnh bên ngoài, vì nếu xao lãng một chút thì bị 

gián đoạn, văn nghĩa không được suốt thông. Khác hơn thế, người tụng bởi 

có  văn  kinh  để  y  cứ,  dù  không  chuyên  chú  cũng  đọc  được  rành  rẽ.  Người 

nghe  chỉ  nương  theo  tiếng,  nếu  phóng  tâm  liền  đứt  mất  sự  liên  lạc.  Nghe 

kinh được như thế, công đức đồng với người tụng cung kính chí thành. Nếu 

người tụng kinh kém lòng thành kính, công đức lại không thể sánh kịp người 

nghe. 

Đời  nay,  nhiều  kẻ  xem  Kinh  Phật  như  giấy  cũ,  trên  bàn  kinh  để  những  tạp 

vật lẫn lộn, bừa bãi. Khi duyệt kinh, không rửa tay, súc miệng, có khi rung 

lắc thân mình, vắt tréo chân lên, thậm chí buông ra hơi dưới, chẳng kiêng sợ 

chi  cả.  Như  thế  đâu  phải  muốn  diệt  tội  sanh  phước,  mà  muốn  cho  loài  ma 

vương phá hoại Phật pháp, chứng  minh khen ngợi mình là  “người bao quát 

 dung  thông,  rất  hợp  với  đạo  mầu  Đại  thừa  không  còn  chấp  trước.”  Hàng 

Phật tử chơn tu trông thấy chỉ còn lặng lẽ, thương buồn, thầm rơi lệ than thở 

cho cảnh ma quyến thịnh hành, không biết làm sao cứu vãn được! Thuở xưa, 

Ngài Trí Giả tụng kinh bỗng rỗng suốt tỏ ngộ lặng lẽ nhập định, nếu có tâm 

phân  biệt  thì  đâu  được  như thế  ư?  Một  vị  cổ  đức  tả  Kinh  Pháp  Hoa,  chăm 

chú  quên  cả  muôn  duyên,  đến  trời  tối  vẫn  còn  ngồi  viết.  Kẻ  thị  giả  đi  vào 

thưa  “Trời  tối  lắm  rồi,  sao  Thầy  còn  tả  kinh  được?”  Vị  ấy  liền  giật  mình 

xem  lại  thì  đã  tối  sẩm  không  thấy  bàn  tay.  Khi  duyệt  kinh,  tham  thiền,  trì 

chú, niệm Phật, nếu đồng  một sự chuyên tâm như thế, dụng công lâu, sẽ có 

ngày  được  suốt  thông,  tỏ  ngộ.  Đời  Minh,  Ngài  Tuyết  Kiều  Tín  Thiền  sư, 

người  ở  thành  phủ  Ninh  Ba,  trung  niên  xuất  gia,  dốt  không  biết  một  chữ. 

Nhưng  nhờ  công  khổ  hạnh,  siêng  năng  tham  cứu,  nhịn  việc  khó  nhịn,  làm 

việc  khó  làm,  không  bao  lâu  Ngài  bỗng  đại  triệt  đại  ngộ,  những  lời  nói  ra 

đều hiệp với thiền cơ. Rồi từ đó lần lần Ngài tự biết đọc, viết, không mấy lúc 

đã  nghiễm  nhiên  là  một  nhà  thông  thái  bút  pháp  tung  hoành.  Những  sự  lợi 

ích  như  thế  đều  là  nơi  tâm  chuyên  tinh  tham  cứu,  không  phân  biệt  mà  có. 

Người duyệt kinh nên lấy đây làm gương mẫu. Tập Ngữ Lục của Tuyết Kiều 

Tín  Thiền  sư  đã  được  bổ  vào  Đại  Tạng  Kinh  nhà  Thanh.  Tấn  sĩ  Đàm  Tảo 

Am,  một bậc thạc  học quy  y  với Thiền sư, có khắc bia hơn  muôn  lời để ca 

tụng  đạo  hạnh  của  Ngài.  Vậy  khi  duyệt  kinh  quyết  không  nên  khởi  lòng 

phân biệt; được như thế, vọng tưởng sẽ tự lặng chìm, tánh thiên chơn lần lần 

hiện rõ. 

Nếu  muốn  nghiên cứu kinh để  hiểu  nghĩa lý,  hoặc chú sớ ra, nên dành  một 

thời  riêng  chỉ  chuyên  về  việc  ấy.  Lúc  nghiên  cứu  tuy  không  nghiêm  cẩn 

bằng khi xem, nhưng cũng chẳng nên toàn không cung kính, bất quá có đôi 

chút thơ  thái  hơn  mà thôi.  Như chưa được  nghiệp tiêu  trí sáng, phải  lấy sự 

duyệt kinh  làm chủ, phần  nghiên cứu chỉ  nên phụ  lược. Chẳng thế thì cùng 

năm  mãn tháng cứ  mãi theo việc nghiên cứu, dù cho tìm hiểu được như vẹt 

mây bày trăng sáng,  mở cửa thấy  non  xanh, cũng chỉ thêm  nguồn biện bác 

trên  đầu  môi  chót  lưỡi,  có  can  thiệp  gì  đến  sự  sanh  tử  đâu?  Rồi  ngày  ba 

mươi  tháng chạp đến  nơi, quyết định không dùng  một  mảy  may  nào được! 

Nếu có thể y như cách trên mà duyệt kinh, thì những nghiệp tham giận tình 

chấp  lần  lần  tiêu  tan,  trí  huệ  trở  nên  sáng  suốt.  Bằng  chẳng  thế,  đã  không 

được  sự  thật  ích,  lại  còn  e  do  nghiệp  lực  đời  trước,  dẫn  sanh  tà  kiến,  bác 

không  nhân quả,  những phiền  não dâm,  giết, trộm, dối, sẽ kế tiếp  nhau  nổi 

lên như lửa cháy bừng. Lúc ấy đôi khi lại còn cho mình là người tu Đại thừa, 

tất cả đều  không  ngại, đem  câu  “Tâm bình cần gì giữ  giới"  của  Lục Tổ,  tự 

bào chữa: “phá giới mà không phá mới thật là giữ giới.”  Trên đường tu hành 

có nhiều nỗi hiểm nguy, chơn pháp rất khó được là như thế! Vì lẽ ấy, chư Tổ 

phần nhiều đều chủ trương tu Tịnh độ, để nhờ sức từ của Phật dẹp trừ nghiệp 

lực khiến cho không phát  hiện. Vậy cư sĩ  nên  lấy sự  niệm Phật  làm chánh, 

duyệt  kinh  làm  trợ.  Trong  các  kinh  như:  Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa,  Lăng 

Nghiêm, Kim Cang, Niết bàn, Viên Giác, hoặc chuyên chú một bộ hay luân 

phiên  mà  xem.  Phép  duyệt  kinh  quyết  không  nên  khác  với  lời  tôi  nói.  Nếu 

thờ ơ không kiêng sợ, tất bị những tình kiến phân biệt làm mất sự lợi ích lớn, 

tội nghiệp sẽ vô cùng! 

Lúc trước tôi cho rằng cư sĩ cùng Sư Thần đều đã tin triệt để pháp môn Tịnh 

độ.  Đến  khi  xem  bài  văn  cảo  của  cư  sĩ  hỏi  Từ  Quân,  thì  thấy  nói  muốn  trì 

chú và nghiên cứu giới học. Lại bảo:  “Về công đức của mật chú, trong tông 

 Tịnh độ không  thấy có sự cao siêu  như thế, nên lòng nao nức chưa biết có 

 nên theo cùng chăng?”  Cư sĩ thử xét  mình  là căn cơ bậc  nào,  mà  lại  muốn 

thông đạt tất cả pháp môn như thế? Tôi chỉ e sự tán loạn bất định ấy lâu ngày 

có  thể  làm  cho  cư  sĩ  rối  tâm  mê  muội  đó  thôi.  Còn  Sư  Thần  thì  cho 

rằng:  “Theo Mật Tông chú lực đi đến đâu, dù là một chút hơi bay bụi dính, 

 chúng sanh nơi đó đều được giải thoát. Tịnh Tông không có sự lợi ích như 

 thế!”  Phải biết, trì chú tuy công đức vô lượng, niệm Phật há không năng lực 

chẳng  nghĩ  bàn?  Sao  chẳng  xem  đoạn:  Chúng  sanh  phạm  tội  Ngũ  nghịch 

Thập  ác,  khi  sắp  chết  tướng  Địa  ngục  hiện,  niệm  Phật  vài  tiếng  liền  được 

vãng  sanh?  Lại  há  không  thấy  trên  hội  Hoa  Nghiêm,  các  Đẳng  giác  Bồ  tát 

chứng  đồng  với  Phật,  còn  phát  mười  đại  nguyện  vương  hồi  hướng  Tây 

phương  để  cầu  viên  thành  quả  giác  đó  ư?  Và,  nếu  môn  Tịnh  độ  không  thù 

thắng, tại sao chư Phật, Tổ, cho đến ngàn kinh muôn luận đều ân cần cặn kẽ 

khuyên  bảo  tu  trì?  Thật  ra,  các  pháp  môn  Đại  thừa  đều  viên  diệu,  chỉ  vì 

chúng sanh duyên có cạn sâu, căn cơ có sanh, thục, thành thử sự  lợi  ích có 

khó  cùng  dễ  đó  thôi!  Ngài  Thiện  Đạo  là  đức  A  Di  Đà  hóa  thân,  trong  khi 

khai thị  về chuyên tu, e rằng  hành  nhơn tâm trí không định,  nên đã khuyên 

dạy:  “Dù  cho  bậc  Thánh  trong  bốn  quả,  hoặc  hàng  Bồ tát  ở  những  vị  trụ, 

 hạnh,  hướng,  địa,  nhẫn  đến  mười  phương  chư  Phật  đầy  cả  hư  không  pháp 

 giới  đều  hiện  thân  phóng  quang,  bảo  hãy  bỏ  môn  Tịnh  độ,  các  Ngài  sẽ 

 truyền  dạy  pháp  môn  thù  thắng,  cũng  chẳng  dám  vâng  theo,  vì  trước  đã 

 quyết chí chuyên tu Tịnh độ nên không thể rút lời nguyện.”  Thiện Đạo Hòa 

thượng biết trước người đời sau hay  “đứng núi này trông núi nọ"  rồi không 

có định kiến, nên mới nói lời ấy. Lời vàng ngọc trên đây, chính những kẻ đã 

tôn Ngài  làm  Thầy còn  ít biết  vâng theo,  huống chi  người chưa  nghe  hiểu? 

Một pháp môn rất hợp lý hợp cơ như thế ở trước mặt mà đành bỏ qua, lại đi 

theo  con  đường  nghiệp  thức  mơ  màng,  không  thiền,  không  tịnh,  há  chẳng 

phải là nghiệp ác đời trước xui khiến hay sao? Thương thay! 

Lý nhị không, tức  là ngã không  và pháp không. Ngã không  là biết rõ trong 

năm ấm hoặc sắc hoặc tâm (sắc là sắc thân, sắc ấm, tâm là thọ, tưởng, hành, 

thức) đều do nhân duyên hòa hợp sanh ra, khi nhân duyên chia lìa, liền mất, 

không thật có cái ta làm chủ tể. Pháp không là thấu suốt năm ấm đương thể 

vốn  không.  Tâm  Kinh  nói:  “Soi  thấy  năm  uẩn  đều  không"  chính  là  nghĩa 

này. Lý pháp không đây tức là thật tướng, do phá vô minh chứng được, nên 

nói:  “Vượt  qua  tất  cả  khổ  ách.”  Lại  lý  thể  pháp  thân  lìa  hẳn  những  tướng: 

sanh,  diệt,  đoạn,  thường,  có,  không,  mà  làm  căn  bản  của  các  tướng,  rất  là 

chân  thật,  nên  gọi  thật  tướng.  Thật  tướng  này  chúng  sanh  cùng  Phật  vẫn 

đồng, mà hàng phàm phu, Nhị thừa do vì mê bỏ nên không được thọ dụng. 

Ví như tự mình có hạt bảo châu trong vạt áo, vì không hay biết nên phải chịu 

nghèo hèn. Ngộ đạo là trạng thái thông suốt rõ ràng, như mây tan trăng hiện, 

cửa  mở  núi bày,  lại  như người  mắt sáng trông thấy đường  về,  và cũng  như 

người từ lâu nghèo khổ bỗng gặp kho báu. Chứng đạo là như theo đường cũ 

về  đến  nhà  phủi  chân  ngồi  nghỉ,  lại  như  đem  kho  báu  ấy  tùy  ý  tiêu  dùng. 

Ngộ thì kẻ đại tâm phàm phu, kiến giải đồng với Phật, chứng thì bậc sơ địa 

không biết chỗ cất bước tới  lui của  nhị địa. Hiểu được  nghĩa  ngộ  và chứng 

này, tự nhiên chẳng khởi lòng khinh mạn bậc trên, cũng không sanh tâm lui 

sụt, mà ý chí cầu sanh Tịnh độ dù muôn trâu vẫn không thể kéo lôi. 

Thời  này  là  thời  buổi  nào?  Nạn  binh  lửa  đang  lúc  lẫy  lừng,  nam  Bắc  đánh 

nhau, trong  ngoài chiến  loạn, ba bốn  năm  gần  đây, số  người chết đến  hằng 

triệu. Từ xưa đến nay chưa nghe có sự thảm thiết như thế! Lại thêm các tai 

biến: bão lụt, động đất, ôn dịch, tiếp diễn thường thường. Riêng về nạn nắng 

lụt,  không  đầy  một  năm  có  khi  đến  đôi  ba  lần.  Vật  giá  vì  thế  mắc  gấp  bội 

hơn trước. Lúc này, may mà được sống, dám không gắng sức chuyên tu Tịnh 

nghiệp  để  cầu  vãng  sanh  ư?  Nỡ  đem  thân  người  khó  được,  mơ  màng  theo 

những pháp tu không hợp thời cơ ư? Hiện giờ nếu không gắng sức chú định 

một  môn,  ngày  kia  muốn  được  nghe  pháp  huyền  diệu  thẳng  tắt  này,  sợ  e 

không còn dịp may ít có như hôm nay nữa! 

---o0o--- 

10/ Thơ gởi Nữ sĩ Từ Phước Hiền 

Tôi dừng  gót ở Phổ Đà đã  hơn  hai  mươi  năm, đối  với  hàng Phật tử tại  gia, 

chưa từng tới lui giao thiệp. Gần đây, nhân có Thầy Phước Nghiêm lên núi 

thăm, trong  vòng không đầy tuần  nhật, Thầy  nhiều phen qua chỗ thất tôi ở 

nói  về sự  trinh tháo của  Nữ sĩ. Mỗi  khi  gợi đến  việc ấy, Thầy  lại tỏ  vẻ bùi 

ngùi cảm động. Lúc đó tôi có tỏ bày ý kiến: Nữ sĩ tuy trinh liệt đáng khen, 

nhưng tiếc vì không biết đường lối tu hành. Nếu cơn nào rảnh tôi sẽ gửi lời 

khuyên nhắc, lược giải về cương yếu của môn niệm Phật, để cho người tùy 

sức phần bước  vào con đường Tịnh độ. Nghiêm  Sư  nghe  nói  liền tán thành 

và hết lời yêu cầu. Vì thế nên mới có bức thơ gửi cho Nữ sĩ hôm nay. 

Phật pháp  là  pháp sẵn đủ  nơi  tâm của tất  cả chúng sanh,  người  xuất  gia tại 

gia đều có thể thọ trì. Nhưng thân nữ có nhiều chướng duyên nếu lìa quê đi 

xa, rất dễ bị người lấn hiếp. Vậy Nữ sĩ chỉ nên ở tại nhà giữ giới niệm Phật, 

quyết chí cầu sanh Cực  lạc, không cần phải  lìa quê  hương  xuất  gia  làm Ni. 

Việc  nghiên  cứu  khắp  kinh  giáo,  đi  các  nơi  tham  hỏi  bậc  minh  sư  là  phần 

của người nam, nữ giới bắt chước theo không tiện. Người nữ chỉ nên gắng tu 

Tịnh nghiệp, chuyên trì hiệu Phật, nếu có thể nhiếp cả sáu căn, nối luôn tịnh 

niệm,  tự  nhiên  hiện  đời  thân  chứng  Tam  muội,  khi  lâm  chung  lo  gì  không 

chiếm phẩm cao? Dù chưa chứng Tam muội, cũng được dự vào hải hội, gần 

gũi  đức  A  Di  Đà,  rồi  lần  lần  trở  về  tánh  bản  chân,  tự  nhiên  thông  suốt  vô 

biên  giáo  hải,  như  tấm  gương  lớn  soi  rõ  muôn  hình.  Chừng  ấy  mặc  ý  cỡi 

thuyền đại nguyện, không  rời An dưỡng, hiện thân ở cõi Ta bà, cùng  vô số 

phương tiện độ thoát loài hữu tình, khiến cho đều đến Liên bang chứng Vô 

sanh nhẫn. Ấy mới khỏi phụ với chí quyết liệt tu trì ngày hôm nay, mới đáng 

gọi là hoa sen sanh trong lửa, người nữ mà trượng phu đó! 

Tu Tịnh nghiệp, điều căn bản là phải quyết lòng cầu sanh Tây phương. Cho 

nên pháp  môn Tịnh độ lấy Tín, Nguyện, Hạnh làm tông chỉ. Tín là phải tin 

cõi Ta bà có vô lượng nỗi khổ, cõi Cực lạc sự an vui không cùng! Nỗi khổ ở 

Ta bà đại ước có tám thứ: sanh, già, bệnh, chết, thương  xa  lìa, oán  gặp  gỡ, 

cầu không toại ý, và năm ấm lẫy lừng. (Năm ấm lẫy lừng là chúng sanh đối 

với  sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức,  khởi  hoặc  gây  nghiệp  như  lửa  cháy  hừng). 

Sự  vui  ở  Cực  lạc,  nói  về  thân  thì  hóa  sanh  trong  hoa  sen,  tuyệt  không  già, 

bệnh, chết, thuần là người nam; cho đến danh từ ác đạo hãy còn chẳng nghe, 

huống chi có thật? Nếu về cảnh thì vàng ròng làm đất, bảy báu làm ao, hàng 

cây  cao  ngất  trời,  lầu  các  giữa  chừng  không,  và  sự  ăn  mặc  thọ  dụng,  khi 

tưởng đến đều được hóa hiện vừa ý, không phải như ở cõi này do sức người 

tạo tác mà thành. Ở Cực lạc, Phật A Di Đà tướng đẹp vô biên, một khi trông 

thấy  từ  dung,  liền  chứng  Pháp  Nhẫn,  đức  Quán  Âm  Thế  Chí  cùng  Thanh 

Tịnh Hải Hội phóng ánh sáng trong sạch, đồng nói pháp  mầu. Thế nên, tuy 

là hàng phàm phu dẫy đầy nghiệp lực, nếu phát lòng tín nguyện tha thiết, sẽ 

được  nhờ  Phật  nhiếp  thọ.  Khi  đã  vãng  sanh  về  cõi  kia,  thì  nghiệp  ác  phiền 

não đều tiêu tan, trí huệ công đức đều tròn đủ. Tin được như thế  mới gọi là 

lòng tin chân thật. Như muốn được biết rõ hơn, nên xem kỹ kinh: A Di Đà, 

Vô  Lượng  Thọ  và  Quán  Vô  Lượng  Thọ.  Những  kinh  này  chuyên  nói  về 

duyên khởi sự lý của Tông Tịnh độ, cũng gọi là Tịnh độ Tam Kinh. Ngoài ra 

các Kinh Đại thừa phần nhiều đều có nói về Tịnh độ. Như Kinh Hoa Nghiêm 

là khi đức Như Lai mới thành Chánh giác, vì các bậc Pháp Thân Đại sĩ ở bốn 

mươi  mốt  vị,  xứng  tánh  nói  ngay  pháp  Nhất  thừa  mầu  nhiệm.  Sau  rốt,  lúc 

Ngài  Thiện Tài  đi tham  hỏi khắp các phương tri thức, chỗ chứng bằng chư 

Phật, Phổ Hiền Bồ tát lại vì nói mười đại nguyện vương, khuyên Ngài Thiện 

Tài  và  hải  chúng  trong  cõi  Hoa  Tạng  hồi  hướng  cầu  sanh  về  thế  giới  Cực 

lạc, để mau tròn đầy quả Phật. Trong Quán Kinh, chương Hạ Phẩm Hạ Sanh 

có nói:  “Hạng người phạm tội Ngũ nghịch, Thập ác, làm đủ các việc không 

 lành, khi sắp chết tướng Địa ngục hiện, được bậc Thiện tri thức khuyên bảo 

 niệm Phật, kẻ ấy vâng lời niệm chưa đầy mười câu, liền thấy Hóa Phật đưa 

 tay tiếp dẫn vãng sanh.”  Kinh Đại Tập dạy:  “Đời Mạt pháp ức ức người tu 

 hành nhưng ít có kẻ ngộ đạo, chỉ nương theo môn Niệm Phật mới được thoát 

 luân  hồi.”  Thế  thì  biết  pháp  niệm  Phật  là  con  đường  đồng  tu  của  thượng 

Thánh  hạ  phàm.  Với  pháp  này,  kẻ  ngu  người  trí  đều  có  thể  làm  theo,  cách 

hành trì dễ  mà thành công cao, dùng sức  ít song  hiệu quả  mau  lẹ. Bởi  môn 

Tịnh độ chuyên nhờ Phật lực nên sự lợi ích rất lớn, vượt hơn tất cả giáo pháp 

thông  thường.  Người  xưa  nói:  “Tu  các  môn  khác  như  con  kiến  bò  lên  núi 

 cao, niệm Phật vãng sanh như thuyền buồm xuôi theo gió nước.”  Lời này có 

thể gọi là sự so sánh rất xác đáng, rõ ràng. 

Nếu  muốn  nghiên  cứu  nên  xem  bộ  Yếu  Giải  Kinh  A  Di  Đà  của  Ngẫu  Ích 

Đại sư trứ thuật.  Bộ  này diễn tả sự  lý đến chỗ cực  điểm,  là  lời chú  giải rất 

hay rất  xác, đứng  vào bậc  nhất  từ khi  Phật  nói  kinh ấy đến  giờ, dù cho Cổ 

Phật  tái  hiện  ra  đời  chú  giải  lại  cũng  không  hơn  được.  Vậy  Nữ sĩ  chớ  nên 

khinh thường, phải triệt để tin theo. Về  Kinh Vô  Lượng Thọ, có lời chú sớ 

của Huệ Viễn Pháp sư đời Tùy, văn nghĩa rất rõ ràng. Kinh Quán Vô Lượng 

Thọ  thì  có  bộ  Tứ  Thiệp  Sớ  của  Thiện  Đạo  Hòa  thượng.  Ngài  Thiện  Đạo 

muốn  lợi  khắp  ba  căn  nên  phần  nhiều  phát  huy  về  sự  tướng.  Sau  chương 

Thượng  phẩm Thượng  Sanh, Ngài chỉ  rõ sự  hơn kém của hai  lối tu chuyên 

và tạp, lại bảo phải sanh lòng tin bền chắc, dù đức Thích Ca hoặc chư Phật 

hiện thân dạy bỏ môn Tịnh độ tu theo các pháp khác, cũng không dời đổi chí 

nguyện.  Lời  trên  đây  có  thể  gọi  là  cây  kim  chỉ  nam  của  người  tu  Tịnh 

nghiệp. Đến như bộ Quán Kinh Sớ Diệu Tông Sao của bên Thiên Thai Tông 

thì nghĩa quá viên dung mầu nhiệm, người căn cơ trung, hạ khó được lợi ích, 

vẫn không bằng bộ Tứ Thiệp Sớ lợi khắp ba căn. Đã biết những nghĩa lý trên 

đây, cần y theo đó tin chắc. Chỗ chính mình hiểu đến thì tin đã đành, dù chỗ 

mình chưa  hiểu  đến  cũng  vẫn  tin.  Phải  biết  pháp  môn  Tịnh  độ  do  nơi  kim 

khẩu  của  Phật  nói  ra,  chớ  nên  đem  sự  suy  lường  không  thấu  đáo  của  tình 

phàm mà sanh lòng nghi hoặc. Tin như thế mới gọi là chân tín. 

Đã tin chắc rồi, cần phải phát nguyện lìa cõi Ta bà như tù nhân mong ra khỏi 

ngục, nguyện sanh về Cực lạc như viễn khách nhớ quê xưa. Nếu chưa được 

sanh Tịnh độ, dù có ai đem ngôi báu của Thiên Vương dâng cho, cũng xem 

là  nhân  duyên  đọa  lạc,  không  móng  một  niệm  ưa  thích.  Cho  đến  việc:  đời 

sau đổi thân nữ ra nam, tuổi trẻ xuất gia, nghe một hiểu ngàn, được đại tổng 

trì,  cũng  nên  xem  đó  là  đường  lối  tu  hành  quanh  quẩn,  không  sanh  lòng 

mong ước, chỉ  muốn khi  lâm chung được  Phật tiếp dẫn  về Tây phương  mà 

thôi. Khi được vãng sanh, tất sẽ thoát vòng sanh tử, vượt cảnh phàm vào cõi 

Thánh, ở hàng Bất thối, chứng quả Vô sanh. Chừng ấy nhìn lại mới biết ngôi 

vua  ở  cõi  Trời,  Người,  cho  đến  việc  tái  sanh  xuất  gia  làm  tăng,  là  sự  nhọc 

nhằn nhiều kiếp, không biết chừng nào mới được giải thoát. Rồi so sánh lại, 

thấy  những  điều  ấy  đối  với  phẩm  sen  của  mình  ngày  nay,  không  khác  nào 

lửa  đóm  cùng  vầng  nhật  rạng  và  con  kiến  bò  lên  núi  Thái  Sơn!  Cho  nên, 

người tu Tịnh Độ Quyết không nên cầu phước báo ở cõi Trời, Người, và đời 

sau  trở  lại  xuất  gia  làm  tăng.  Nếu  có  mảy  may  những  niệm  ấy,  tức  không 

phải tin sâu nguyện thiết, ngăn cách với lời từ thệ của đức A Di Đà, không 

được cảm ứng và nhờ Phật tiếp dẫn. Thật đáng thương lắm! Đáng tiếc lắm! 

Nỡ đem hạnh mầu không thể nghĩ bàn, cầu lấy quả vui hữu lậu để khi hưởng 

hết phước rồi lại bị sa đọa, theo dòng hoặc nghiệp, chịu sự khổ vô cùng ư? 

Trong vị đề hồ nếu để thuốc độc, chất ngon ngọt ấy sẽ giết người; tu Tịnh độ 

mà  không khéo dụng  tâm thì sự tai  hại cũng  y  như thế!  Vậy phải dứt tuyệt 

những  niệm  lỗi  lầm  như trên,  mới có thể hoàn toàn thọ dụng sự lợi  ích của 

môn Tịnh độ. 

Đã tin sâu nguyện thiết, lại cần phải chấp trì sáu chữ hồng danh  “Nam Mô A 

 Di Đà Phật.”  Không luận lúc đi, đứng, ngồi, nằm, nói, nín, động, tịnh, mặc 

áo, ăn cơm, cho đến khi đại tiểu tiện, đều giữ chắc sáu chữ ấy nơi tâm (hoặc 

trì bốn chữ cũng được). Phải gắng làm sao cho mỗi niệm đều hiện tiền, toàn 

Phật là tâm, tâm Phật như một, niệm cho đến chỗ chí cực quên cả trần tình. 

Chừng  ấy  lòng  không,  Phật  hiện,  đương  đời  có  thể  thân  chứng  Niệm  Phật 

Tam  muội, đến khi lâm chung sanh về Thượng phẩm. Tu trì như thế có thể 

gọi là dùng hết công năng vậy. Đến như trong công việc hằng ngày, có mảy 

may điều lành và các công đức tụng kinh lễ Phật, đều đem hồi hướng vãng 

sanh. Như thế thì tất cả hành môn đều là trợ hạnh của Tịnh độ, như gom cát 

bụi  thành  đất,  họp  sông  ngòi  thành  biển,  sự  sâu  rộng  sẽ  vô  cùng.  Lại  cần 

phải phát lòng Bồ đề, thề độ chúng sanh, đem công tu hồi hướng bốn ân ba 

cõi  và  loài  hữu  tình  trong  pháp  giới.  Đó  là  rộng  kết  pháp  duyên  với  tất  cả 

chúng sanh, như lửa thêm dầu, mạ được mưa, làm cho thắng hạnh Đại thừa 

của  mình  sớm  mau  thành  tựu.  Nếu  không  biết  nghĩa  này  thì  thành  ra  kiến 

chấp tự lợi của phàm phu, Nhị thừa, tuy tu hạnh mầu, cảm quả rất thấp kém. 

Dù  rằng  trong  sự  niệm  Phật,  tất  cả  thời,  tất  cả  chỗ  đều  không  ngại,  nhưng 

cũng phải thường giữ lòng kính sợ, lại phải trọng tượng Phật như Phật sống, 

xem Kinh Phật lời Tổ như Phật, Tổ đối trước mình thuyết pháp, không dám 

có chút khinh  mạn  nghi  ngờ.  Lúc bình thường  niệm Phật  hoặc thầm  hay ra 

tiếng tùy  ý, song  những khi  nằm  ngủ, đại  tiểu  tiện, tắm  gội,  rửa chân  và  đi 

ngang qua chỗ không nghiêm sạch, đều phải niệm thầm, nếu ra tiếng tức là 

không  cung  kính.  Nên  biết,  niệm  thầm  công  đức  cũng  đồng  như  niệm  ra 

tiếng. Tôi thường nói: muốn được sự lợi ích thiết thật trong Phật pháp, phải 

tìm nơi lòng cung kính, có một phần cung kính thì tiêu một phần tội nghiệp, 

thêm  một  phần  phước  huệ;  có  mười  phần  cung  kính,  tiêu  mười  phần  tội 

nghiệp,  thêm  mười  phần  phước  huệ.  Nếu  không  cung  kính,  tuy  cũng  gieo 

viễn nhân, nhưng ác quả của tội khinh lờn thật chẳng thể tưởng nghĩ! Người 

tại gia đời nay trong khi đọc Kinh Phật đều phạm bệnh này, nên với kẻ hữu 

duyên, tôi thường nhắc đi nhắc lại mãi. 

Niệm Phật cần phải nhiếp tâm niệm do tâm khởi, tiếng từ miệng ra, mỗi câu 

mỗi chữ đều rành rẽ, rõ ràng. Lại phải lắng tai nghe kỹ, in câu niệm Phật vào 

tâm.  Nếu  nhiếp  nhĩ  căn  thì  các  căn  kia  không  còn  buông  chạy  theo  bên 

ngoài,  mới  có  thể  mau  được  nhất  tâm  bất  loạn.  Đại  Thế  Chí  Bồ  tát 

bảo:  “Nhiếp cả sáu căn, tịnh niệm nối luôn, được Tam Ma Địa, đây là bậc 

 nhất”,  chính là ý này. Đức Văn Thù nói:  “Nghe vào, nghe tánh mình. Tánh 

 thành  đạo  Vô  thượng” ,  cũng  đồng  một  nghĩa  trên  đây.  Rất  không  nên  cho 

phép  Trì Danh  là cạn cợt, rồi tu theo các  phép: Quán  Tưởng, Quán  Tượng, 

Thật Tướng. Trong bốn phép niệm Phật chỉ có môn Trì Danh là rất hợp cơ, 

nếu giữ đến một lòng không loạn, thì lý mầu thật tướng toàn thể lộ bày, cảnh 

lạ Tây phương hiện ra rõ rệt. Cho nên tức nơi Trì Danh mà chứng được thật 

tướng,  không  cần  quán  tưởng  cũng  thấy  Tây  phương;  một  pháp  Trì  Danh 

chính  là  cửa  mầu  vào  đạo,  con  đường  thẳng  tắt  đến  quả  Bồ  đề.  Người  đời 

nay  phần  nhiều  không  hiểu  về  giáo  lý  của  phép  Quán,  nếu  tu  theo  Quán 

Tưởng, Thật Tướng, hoặc có khi bị ma dựa vào. Vậy tốt hơn là nên lựa hạnh 

dễ tu, cũng cảm được quả  nhiệm  mầu, đừng  học khéo thành  vụng, cầu siêu 

trở lại bị đọa, thì đáng tiếc lắm! 

Quyển Tịnh Độ Thập Yếu do Ngẫu Ích Đại sư dùng mắt Kim Cang, lựa lấy 

những đoạn hợp lý hợp cơ trong các kinh sách Tịnh độ mà làm thành, đáng 

liệt  vào  bậc  nhất.  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  ghi  chép  những  hạnh  nguyện 

trong  nhân,  công  đức  trên  quả  của  Phật  A  Di  Đà  cùng  các  vị  Bồ  tát:  Quán 

Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền, Mã Minh, Long Thọ. Kế đó lại ghi việc 

tự tu dạy  người của các bậc  Tổ sư, Thiện  tri thức,  như Ngài  Huệ Viễn,  Trí 

Giả, cùng những sự tích vãng sanh của bốn chúng và hàng vua, quan, sĩ, thứ, 

phụ  nữ,  người tội ác, loại Súc sanh. Trong ấy có phụ  vào  những  ngôn  luận 

thiết yếu, khiến cho người xem có chỗ nương tựa, không còn nghi ngờ. Đọc 

quyển này, có thể lấy người xưa làm Thầy, mà gắng tu Tịnh nghiệp, so với 

sự đi tham  hỏi các bậc tri thức,  lại càng  thân  thiết  hơn.  Bộ  Long  Thơ Tịnh 

Độ Văn phân loại về các môn tu trì, cạn lời khuyên tỏ, khiến cho người dứt 

nghi sanh lòng tin, là một pho sách rất hay để dẫn dắt kẻ sơ cơ. Ba thứ trên 

đây  và Vô  Lượng Thọ  Kinh  Sớ, Quán  Kinh Tứ Thiệp Sớ, cộng  lại  là  năm, 

trước kia tôi đã nói với Thầy Phước Nghiêm thỉnh giùm gửi đến, không biết 

Nữ  sĩ  có  được  chăng?  Nếu  không,  xin  hồi  âm,  tôi  sẽ  do  nhà  bưu  cục  gởi 

tặng. Được mấy thứ sách ấy, có thể biết đủ các nghĩa tông Tịnh độ, dù không 

xem khắp các kinh cũng chẳng hại gì! Nếu không rõ pháp môn Tịnh độ, giả 

sử có hiểu sâu ba Tạng  Kinh,  ngộ suốt tự tâm chăng  nữa,  muốn thoát  vòng 

sanh  tử,  còn  trải  qua  không  biết  bao  nhiêu  đại  kiếp  mới  làm  tròn  bổn 

nguyện. Niệm Phật như thuốc A Dà Đà trị hết muôn bệnh, pháp môn kỳ diệu 

như thế mà không biết, há chẳng đau tiếc lắm ư? Biết mà không tu, và tu mà 

không chuyên tâm gắng chí, lại càng đáng đau tiếc hơn nữa! 

Người  nữ ra  khỏi  nhà  có  nhiều  chướng  duyên,  huống  chi  thêm  sự  độ  dụng 

khó  khăn,  lại  càng  bất  tiện.  Nếu  là  người  nam  xuất  gia  làm  tăng,  còn  phải 

vào  thiền  đường  học  nghi  tắc  cho  biết  quy  củ  nhà  chùa,  rồi  đi  du  phương 

mới  không  trở  ngại.  Chẳng  thế  thì  cả  mười  phương  tòng  lâm,  không  ở  chỗ 

nào được. Việc thọ giới đối với nữ nhơn, như người gia tư đầy đủ có thể tự 

chủ,  cũng  nên  đi  đến  chùa  xin  thọ,  bằng  không  dư  giả,  hà  tất  phải  cố  định 

như  thế!  Chỉ  cần  một  lòng  tha  thiết  chí  thành,  đối  trước  bàn  Phật  sám  hối 

bảy ngày, tự thệ xin thọ giới. Sám hối đến ngày thứ bảy xong, quì trước Phật 

xướng rằng:  “Đệ tử là Phước Hiền thề thọ năm giới, làm mãn phần Ưu Bà 

 Di. (Ưu Bà Di dịch là Cận Sự Nữ, mãn phần là giữ trọn năm giới). Thề suốt 

 đời không giết hại, suốt đời không trộm cắp, suốt đời không dâm dục, (nếu 

 có  gia  đình  thì  nói  không  tà  dâm),  suốt  đời  không  nói  dối,  suốt  đời  không 

 uống  rượu.”  Nói  như  thế  ba  lần,  tức  là  đắc  giới.  Điều  cần  yếu  là  phải  hết 

lòng  thọ  trì,  thì  công  đức  sánh  với  sự  cầu  chư  tăng  truyền  giới  cho  vẫn 

không hơn kém. Chớ nên nghi rằng thọ giới như thế không đúng pháp, phải 

biết cách thức trên đây là do theo Thánh huấn của Như Lai trong Kinh Phạm 

Võng.  Ở  Phổ  Đà,  mùa  thu  không  có  truyền  giới,  chỉ  truyền  vào  khoảng 

thượng tuần tháng giêng đến mười chín tháng hai thôi. Nhưng rất mong Nữ 

sĩ ở  yên  nơi  nhà tu  Tịnh  nghiệp  đừng bôn ba sương tuyết đến  đây  làm  chi. 

Nếu  còn  chấp  trước  không  đổi  ý,  ấy  là  chẳng  biết  điều  hay  dở,  đã  hại  sự 

thanh  tu  của  chính  mình,  lại  phụ  lời  thành  thật  của  lão  tăng  này  nữa.  Tôi 

muốn  cho  Nữ  sĩ  hiện  đời  thành  tựu  đạo  nghiệp,  quyết  không  có  ý  chi  làm 

ngăn trở pháp duyên, xin nghĩ kỹ sẽ tự rõ. Đến như việc không được xuất gia 

ý muốn quyên sinh, xét ra chí nguyện tuy có mãnh liệt, nhưng tâm niệm ấy 

thật  là  si  cuồng.  Giữa  thời  Mạt  pháp  này,  kẻ  chơn  tu  rất  ít,  mấy  ai  là  bậc 

hạnh giải cao siêu kham làm Thầy dẫn dắt cho người? Nữ sĩ chỉ biết xuất gia 

làm  ni  là  giải  thoát,  nhưng  chưa  rõ nhiều  nỗi  chướng  ngại  của  ni  tăng.  Và, 

cũng đừng tưởng rằng quyên sinh là rảnh nợ đời đâu? Một khi chết rồi, thần 

thức sẽ bị nghiệp lực dẫn dắt đi đầu thai, còn e do tâm niệm phẫn uất ấy, bị 

sa đọa vào loài bàng sanh, muốn trở lại làm thân người nữ cũng là việc cầu 

may  khó  được.  Dù  cho  lại  được  làm  thân  người  nữ,  hoặc  thân  nam,  hay  là 

thân vua chúa cõi người, cõi trời, đâu có bảo đảm còn gặp Phật pháp mà tu 

hành? Và đâu chắc rằng ở trong Phật pháp lại hân hạnh gặp môn Tịnh độ là 

một pháp hiện đời vượt thoát vòng sanh tử? Dù có gặp được nữa, cũng đâu 

bằng bây  giờ cứ  nhẫn  nại  yên sống  mà tu  trì, đợi đến khi  hết báo thân  liền 

sanh về cõi Cực lạc? Tôi đã cạn lời khuyên nhắc, thử hỏi từ trước đến nay có 

ai vì Nữ sĩ chỉ rõ sự lợi hại ấy chăng? Nếu không y như lời lão tăng, tức là 

phụ ơn dạy bảo, sự khổ về sau sẽ còn gấp bội hơn ngày hôm nay nữa! 

 “Đường  đạo  tuy  bằng  song  khó  dắt.  Phải  do  nơi  kẻ  quyết  lòng  đi.”  Vậy 

nghe  cùng  không,  Nữ  sĩ  tự  nên  suy  xét.  Xin  nhờ  đem  những  lời  trên  đây 

chuyển lại cho trinh nữ Phước Liên được biết. 

---o0o--- 

11/ Thơ gởi Đế Nhàn Pháp sư 

Ấn Quang từ lúc  mới  xuất  gia  liền tin pháp  môn  Tịnh độ,  nhưng  vì  nghiệp 

chướng che lấp, trong hai mươi năm nay, ngày luống qua ngày. Nghĩ những 

thẹn khi tự thấy miệng tuy niệm Phật, song lòng không nhiễm đạo! Gần đây, 

nhờ ơn Pháp sư khuyên nhắc, xin thề không dám để phụ tấm lòng chiếu cố, 

xót  thương.  Chỉ  khổ  nỗi  hôn  trầm,  tán  loạn  thay  nhau  đánh  đổ,  đạo  lực 

không thêm được chút nào, lối cũ vẫn còn nguyên dấu cũ. Cho nên mỗi ngày 

tôi  xem  hơn  mười  tờ  tịnh  điển,  mong  nương  theo  ngôn  hạnh  sáng  suốt  của 

người xưa để phát lòng thẳng tấn. 

Pháp môn Bảo Vương Tùy Tức, tôi thử dùng thì thấy vọng niệm không còn 

sôi nổi như lúc trước, tưởng rằng lâu ngày chắc cũng có lúc được nhìn cảnh 

mây  tạnh  trời  trong.  Tôi  tra  trong  Lạc  Bang  Văn  Loại  và  Thánh  Hiền  Lục 

đều thấy có chép đoạn này, bỗng chợt hiểu phép Thập Niệm mượn hơi nhiếp 

tâm của Ngài Từ Vân là căn cứ ở nơi đây. Và, trong bộ Liên Tông Bảo Giám 

cũng có  nói đến  nữa. Như thế đủ thấy  người  xưa  liệu biết cơ  nghi đời Mạt 

pháp,  nếu  phi  phương  pháp  này  chắc  khó  nỗi  gia  công,  nên  đã  dự  lập  ra 

trước.  Nhưng  cổ  nhơn  ít ai  đem  môn  Bảo  Vương  Tùy  Tức  để  giáo  hóa,  vì 

thuở trước căn tánh người còn sáng lẹ, một khi phát lòng quả quyết, tự được 

nhất  tâm.  Đời  nay,  người  chướng  nặng  căn  độn  như  tôi,  e  đến  chết  cũng 

không  được  cảnh  giới  không  loạn.  Vì  thế,  tôi  không  dám  giấu  sự  dở  riêng 

của mình, mong thỉnh ý nơi bậc cao minh; vậy có nên thực hành cùng chăng, 

xin nhờ chỉ rõ? Tôi lại nghĩ: phép này nhiếp cả Ngũ Đình Tâm Quán, nếu có 

thể theo hơi thở mà niệm, tức là gồm đủ hai môn: Sổ Tức và Niệm Phật. Nếu 

nhiếp  tâm  niệm  Phật  thì  lòng  tham  nhiễm  lần  lần  dứt  tuyệt,  sân  hận  không 

còn lẫy lừng, khi hôn trầm tán loạn đã lui, trí huệ liền hiện mà phá luôn cả si 

mê  nữa.  Pháp  môn  nhiếp  sáu  căn  của  đức  Thế  Chí,  theo  ngu  ý  thì  những 

người  niệm  Phật  lơ  là  hiện  thời,  dường  như chẳng  nên  dùng,  vì  nếu  không 

lần chuỗi ghi số, họ sẽ trở thành biếng trễ. Khác hơn thế, những ai quyết tâm 

niệm Phật, nếu bỏ phép này, nhất định khó thành Tam muội. 

Pháp  sư  nương  bản  nguyện  lợi  sanh,  tự  mình  tuy  không  dùng,  nhưng  cũng 

nên  vì  người thí  nghiệm, để dạy kẻ  hậu  lai. Phép  nhiếp sáu căn  với  bậc  lợi 

cơ, trong một hai thất, quyết sẽ được không loạn. Dù cho hạng ngu kém như 

tôi, nếu cố gia công hoặc tám năm hay mười năm, tưởng may ra có thể được 

nhất tâm. 

---o0o--- 

12/ Thơ Đáp Một Cư Sĩ ở Vĩnh Gia 

Người niệm Phật chẳng phải không thể trì chú, nhưng cần nên phân chủ, trợ 

cho rõ ràng, tự nhiên trợ cũng về chủ. Nếu lơ là xem đồng như nhau thì chủ 

cũng không thành chủ nữa! Chú Chuẩn Đề, Đại Bi đâu có hơn kém, nếu tâm 

chí thành, pháp pháp đều linh, tâm không  chí thành, pháp pháp không  linh. 

Một câu niệm Phật bao trùm đại tạng giáo, đầy đủ tất cả, vẫn không thiếu sót 

pháp nào. Bậc thông tông thông giáo mới có thể làm người chơn niệm Phật, 

và hạng ngu tối không hiểu chi, chỉ biết thành thật vâng lời, cũng có thể làm 

người  chơn  niệm  Phật.  Ngoài  hai  hạng  này,  chơn  hay  không  đều  do  nơi 

mình gắng sức, tự xét có thực hành đúng giáo pháp cùng chăng? Đến như tu 

Tịnh độ, đã có ý quyết định không nghi, cần gì phải hỏi sự hiệu nghiệm của 

người  khác?  Dù  cho  cả  thế  gian  đều  không  hiệu  nghiệm  cũng  chẳng  sanh 

một niệm nghi ngờ vì lời thành thật của Phật, Tổ có thể đủ làm bằng cớ. Nếu 

cứ hỏi sự hiệu nghiệm của người khác, tức là tâm còn do dự, chưa tin chắc 

lời của Phật, việc làm tất khó xong. Bậc anh liệt, quyết chẳng đến đỗi bỏ lời 

Phật theo lời người. Những kẻ không chủ trương chỉ lấy sự hiệu nghiệm bên 

ngoài làm tiên đạo, thật là đáng thương xót! 

 “Tùy Tự  Ý  Tam muội”  là đường  lối tu chung từ phàm  đến Thánh.  Hàng sơ 

tâm Bồ tát trong ấy nói, tuy gồm nhiếp tất cả phàm phu, song thật ra là chỉ 

cho bậc sơ trụ Bồ tát ở Viên giáo, đã phát ba tâm chứng ba đức. Bậc này do 

phát  lý  tâm  của  chính  nhân,  chứng  đức  pháp  thân,  phát  huệ  tâm  của  liễu 

nhân,  chứng  đức  Bát  nhã,  phát  thiện  tâm  của  duyên  nhân  chứng  đức  giải 

thoát,  nên  có  thể  hiện  thân  thập  pháp  giới  ở  trong  mười  phương  quốc  độ, 

khắp ứng các cơ mà làm việc cầu Phật độ sanh. Thế nên sơ tâm không phải 

chỉ  riêng  cho  hạng  phàm  phu  mới  phát  tâm  tu  hành.  Cư sĩ  thấy  trong  Kim 

Luân Chú  nói  về  việc  ngộ pháp Nhị  Không, chứng  lý Thật Tướng, liền  vui 

mừng khấp khởi muốn đứng ra nhận lãnh, tôi e cho không khỏi lạc vào lưới 

ma. Vậy xin chỉ rõ việc ấy ra đây, để cư sĩ hiểu biết, tránh sự sai lầm.  “Ngộ 

 pháp Nhị Không, chứng lý Thật Tướng” , chính là thân phận của hàng sơ tâm 

Bồ tát đã nói trên. Pháp thức trong quyển ấy chỉ dạy, hạng phàm phu có thể 

y theo mà tu hành. Đến như về thân phận, dù cho bậc Thanh văn đủ đại thần 

thông  cũng  không  đảm  đương  nổi,  huống  là  phàm  phu?  Lại,  trong  ấy  mấy 

đoạn:  “Không chỗ trụ sanh tâm, không trụ pháp bố thí, ba luân thể không, 

 một đạo thanh tịnh, đều phát minh rất rõ.”  Tôi muốn đem những nghĩa này 

làm thành bài tụng cho người đọc hiểu được cương yếu, nhưng vì bận nhiều 

việc không được rảnh, để hẹn lại năm sau. Đến như chỗ nói:  “Quán thân tức 

 không  quán  chi  cả,  chỉ  quán  vô  duyên”,  vô  duyên  chính  là  nghĩa  “không, 

 không  có  tánh  chi”  trong  Tùy  Tự  Ý  Tam  muội  đã  nói.  Và,  vì  “không  có 

 chi”  nên  không  duyên  vào  đâu  được.  Nếu  chẳng  do  nơi  cội  gốc  này,  chém 

một dao cho đứt đoạn, thì làm sao dứt được mối phan duyên? 

Mấy lời trên đây tuy giản lược, song ý nghĩa rất rộng sâu. Xin thuật lại cho 

Từ Quân được rõ. 

---o0o--- 

13/ Thơ Đáp Một Cư Sĩ (Phụ Nguyên Thơ) 

(Bỉ nhân rất tin pháp môn Tịnh độ, đã quyết định phụng hành, nhưng với hai 

chữ  “Nguyện,  Hạnh”  còn  phải  nhờ  dạy  bảo.  “Nguyện  cùng  Hạnh  nên  đi 

 riêng hay chung?”  Vấn đề này lâu nay tôi vẫn hằng thắc  mắc. Xin chia hai 

phương diện để luận: 

1. Nếu Nguyện và Hạnh riêng, thì trước khi niệm Phật phải phát nguyện cầu 

sanh,  như đọc bài  văn trong  nghi thức  Thập Niệm của Ngài Từ Vân chẳng 

hạn, rồi sau mới niệm. Và, khi niệm Phật phải làm sao cho ngoài tâm không 

Phật,  ngoài  Phật  không  tâm,  tâm  và  miệng  như  một,  cứ  như  thế  mà  niệm 

mãi,  tuyệt  chẳng  có  ý  nguyện  cầu  sanh.  Y  theo  phương  pháp  này  mà  niệm 

thì sanh về Thượng phẩm. Đây là căn cứ theo lời của Ngài Triệt Ngộ Thiền 

sư. 

2. Nếu Nguyện và Hạnh chung, là trong khi niệm kiêm cả nguyện, thì tiếng 

cùng tâm phải tha thiết như trẻ thơ té xuống nước cầu cứu với mẹ. Đây là lời 

của Ngài Ngọc Phong  Thiền sư.  Lại,  Kiên Mật Đại sư cũng bảo:  “Sáu chữ 

 hồng  danh,  trong  mỗi  niệm  đủ  tâm  ưa  chán” ,  cùng  với  thuyết  của  Ngài 

Ngọc Phong vẫn đồng. 

So hai phương diện trên đây, thuyết thứ nhất dường như thiếu sự khẩn thiết 

trong khi  niệm Phật, Ngẫu Ích Đại sư đã bảo:  “Cầu sanh Tịnh độ toàn nhờ 

 nơi tín nguyện, thiếu hai điều kiện này, dù niệm đến gió thổi không vào, mưa 

 rơi  chẳng  lọt,  chắc  như  tường  đồng  vách  sắt,  cũng  không  được  vãng 

 sanh.”  Thế  thì  nếu  theo  thuyết  thứ  nhất,  e  khi  niệm  đến  một  lòng  không 

loạn, cũng chưa đứng vững. Như theo thuyết thứ hai thì trong khi niệm Phật 

nơi  tâm  còn  giữ  chữ  nguyện,  sợ  rằng  dù  lòng  không  loạn,  cũng  khó  được 

thuần  nhất.  Gần  đây,  Sư  Vi  Vi  ở  Hàng  Châu  cũng  tỏ  sự  lo  ngại  về 

việc  “Nguyện Hạnh chẳng thể kiêm chẳng thể không kiêm”  như tôi. 

Với  hai  thuyết  trên,  kẻ  mạt  học  tối  tăm  này  chưa  biết  giải  quyết  thế  nào? 

Tưởng rằng bậc cao hiền chắc có lời luận xác đáng, xin vì người sau chỉ rõ 

bến bờ). 

Pháp  môn  Tịnh  độ  lấy  Tín,  Nguyện,  Hạnh  làm  tông,  như  cái  đảnh  có  ba 

chân, thiếu một tất không đứng vững. Các hạ siêng tu Tịnh nghiệp, với chữ 

Tín  đã quyết định không còn  nghi, đến  như Nguyện,  Hạnh, thì tợ  hồ có sự 

chấp  kia  đây  đối  đãi,  nên  không  thể  suốt  thông  dung  hội.  Vì  thế,  nơi  pháp 

viên  diệu  không  ngại  bỗng  tự  sanh  nhiều  điều  chướng  ngại,  khiến  cho  ánh 

trăng  sáng  muôn  vầng  của  Ngài  Triệt  Ngộ,  Kiên  Mật,  Ngẫu  Ích,  chỉ  nhân 

một sợi tơ trước mắt mà thành ra cách phân. Thật cũng đáng tiếc lắm! 

Người  chơn  niệm  Phật,  trong  khi  niệm  vẫn  đầy  đủ  ba  món  Tín,  Nguyện, 

Hạnh. Như con nhớ mẹ, lúc cảm thương kêu gọi, quyết chẳng khi nào có tâm 

niệm  không  tin  và  không  nguyện  thấy  bóng  Từ  Thân.  Thế  thì  còn  hỏi 

chi  “Nguyện,  Hạnh  chung  hay  riêng” ,  còn  nói  chi  “có  Nguyện  tâm  khó 

 thuần  nhất”  và  “chẳng  thể  kiêm  chẳng  thể  không  kiêm.”  Ấy  là  không  việc 

mà thêm việc đó! Xem lời các hạ và luận điệu của vị Tăng kia dường như cả 

hai  đều  chưa  biết  thiết  thật  hành  trì  trong  câu  niệm  Phật,  không  khác  nào 

người  chưa  cất  bước  đi,  đã  vội  nghĩ  ngợi  đến  cảnh  tượng  lúc  về  nhà.  Thế 

nên, với những pháp ngữ đối trị sự phân biệt của cổ nhân, trở lại càng thêm 

phân biệt! Thử hỏi:  “Ngoài tâm không Phật, ngoài Phật không tâm” , chẳng 

khẩn  thiết  mà  được  như thế  ư?  Không  tín  nguyện  mà  được  như thế  ư?  Lời 

của hai Ngài Triệt Ngộ, Kiên Mật tuy có khác, song thật ra ý nghĩa vẫn giúp 

đỡ thành tựu lẫn nhau, các hạ lại nhận làm “Nguyện, Hạnh chung, riêng”  có 

thể  gọi  là  thiếu  con  mắt  trạch  pháp  đó!  Đến  như  lời  của  Ngẫu  Ích  Đại  sư 

chính  là  món pháp dược để đối  trị  hạng  người  nương tựa Thiền tông,  niệm 

đức Di Đà tự tánh, cảnh Tịnh độ duy tâm, không tu đúng theo tông chỉ của 

môn Niệm Phật, chỉ cầu được một lòng không loạn làm  mức cuối cùng. Ấy 

là việc ngoài tông Tịnh độ, sao các hạ lại dẫn ra so sánh với điểm tín nguyện 

đầy đủ của sự chơn tu, khiến cho đường lối lẫn lộn như thế? 

Trên đây  là  ước  về  lý  mà  nói chung,  nếu  ước  về sự, thì phát  nguyện  nên ở 

vào khoảng sớm, tối, khi niệm Phật xong. Lúc ấy, hoặc dùng bài văn  “Tiểu 

 Tịnh độ” ,  như có  đủ thời  giờ,  nên đọc bài Tịnh độ Văn của Ngài  Liên Trì. 

Bài này lời ý đều đầy đủ, đứng đầu các bài văn Tịnh độ xưa nay. Nên biết, 

đọc nguyện văn là y theo văn mà thật tâm phát nguyện, không phải đọc qua 

một lần là phát nguyện đâu! Trừ lúc phát nguyện sớm và tối, trong tất cả các 

thời khác chỉ hết lòng khẩn thiết niệm Phật mà thôi. 

---o0o--- 

14/ Thơ Đáp Cư Sĩ Trần Huệ Siêu 

Được  thơ,  biết  cư  sĩ  lòng  mộ  đạo  thâm  thiết,  tôi  rất  vui  mừng!  Nhưng  vì 

duyên sự quá nhiều, thêm phải gấp giảo định lại bộ An Sĩ Toàn Thơ, nên sự 

phúc đáp có phần chậm trễ. 

Tâm tham, giận, mê người người đều có, song nếu biết đó là bịnh thì thế lực 

của nó cũng không đến đỗi lẫy lừng. Ví như kẻ trộm vào nhà, nếu chủ nhân 

nhận lầm là người nhà, tất nhiên tài vật đều bị nó lấy hết. Như gia chủ biết 

đó  là  kẻ  trộm,  đuổi  ngay  liền  tức  khắc,  thì  trong  nhà  yên  ổn,  của  cải  mới 

được  bảo  toàn.  Cổ  đức  nói:  “Không  sợ  niệm  khởi  sớm,  chỉ  lo  giác  ngộ 

 chậm.”  Tham,  giận,  mê dù có  nổi  lên,  giác ngộ được, tâm ấy  liền tiêu  diệt. 

Trái  lại,  nếu  an  nhiên  xem  nó  như  người  trong  nhà,  thì  có  khác  nào  nhận 

giặc làm con, bảo sao tiền của không bị hao mất? 

Niệm Phật không thể khẩn thiết, vì chẳng biết cõi Ta bà khổ lụy,  miền Cực 

lạc  an  vui.  Phải  nghĩ  rằng: “Thân  người  khó  được,  trung  quốc  khó  sanh, 

 Pháp Phật khó nghe, môn Tịnh độ lại càng khó gặp. Hiện thời, nếu ta không 

 chí tâm niệm Phật, một khi vô thường đến, nhất định sẽ theo nghiệp ác nặng 

 nề trong đời này hoặc kiếp trước mà đọa vào ba đường dữ, chịu sự khổ lâu 

 dài,  biết  chừng  nào  mới  được  thoát  ly?”  Thường  nghĩ  như  thế,  sẽ  tự  tỉnh 

ngộ, tha thiết. Và phải tưởng đến sự khổ  nơi Địa  ngục  mà phát tâm  Bồ đề. 

Bồ đề tâm  là  lòng  lợi  mình lợi  người.  Khi phát tâm  này,  như đồ  máy được 

gắn  điện,  có  năng  lực  rất  mạnh  mẽ  mau  lẹ,  sự  tiêu  nghiệp  chướng  thêm 

phước huệ, những căn lành công đức bình thường không thể sánh kịp. 

Bị cảnh xoay chuyển là do công tu hãy còn cạn cợt, nên khi trong lòng có sự 

giận  mừng,  nét  xấu,  đẹp  liền  hiện  ra  nơi  mặt.  Nếu  chánh  niệm  nhiều,  tự 

nhiên tất cả phiền não đều giảm nhẹ. Cho nên, người chơn tu tuy ở cảnh trần 

lao,  hằng  tinh  chuyên  rèn  luyện,  khiến  cho  nghiệp  tập  lần  lần  tiêu  diệt.  Ấy 

mới là công phu thiết thật, và như thế tâm sẽ được tự chủ, thoát khỏi sự chi 

phối do hoàn cảnh bên ngoài. 

Người  tại  gia  không  theo  chúng,  sự  tụng  niệm  đều  tùy  mình,  hoặc  ngồi, 

đứng, quì, đi nhiễu quanh đều được, không nên chấp định một lối nào. Nếu 

chấp định, người sẽ dễ nhọc, tâm khó tương ưng. Nếu châm chước theo sức 

khỏe, công phu của mình, lựa điều thích hợp mà làm, mới có lợi ích. Cứ theo 

lệ thông thường, thì trước nên đi nhiễu quanh, kế đó ngồi, rồi sau quì. Như 

đi nhiễu và quì thấy mỏi nhọc, nên ngồi niệm, ngồi lâu sanh hôn trầm, thì đi 

nhiễu quanh bàn Phật hoặc đứng niệm, đợi khi hôn trầm tan mới trở lại ngồi. 

Khi  niệm  nên coi theo đồng  hồ  định thời,  đừng  lần chuỗi,  vì  lần chuỗi khó 

dưỡng tâm. 

---o0o--- 

15/ Thơ Đáp Ly Ẩn Tẩu 

Vừa rồi Hải Thi Đạo Nhơn ở Gia Hưng có chuyển đến cho tôi phong thơ của 

các  hạ.  Xem  xong,  biết  các  hạ  từ  lâu  đã  gia  công  tu  Tiên,  chỗ  sở  đắc  rất 

thâm, nay lại muốn hỏi môn Tịnh độ là pháp cứu cánh trong đạo Phật. Ấy có 

thể  gọi  là  người từ kiếp trước đã trồng sâu căn lành  đối  với Phật pháp,  nên 

không  chấp  theo  sự  câu  kiến  của  thần  Hà  Bá,  mà  biết  nghĩ  tìm  trong  biển 

giáo, bến  giải thoát  hoàn toàn. Nhưng các  hạ đã quen biết  với Hải  Thi Đạo 

Nhơn, sao không hỏi người, lại bỏ chỗ cao minh tìm nơi thấp kém, e rằng có 

phụ  với  sở  vọng  chăng?  Hải  Thi  vốn  là  bậc  kiêm  thông  tông  giáo,  gồm  tu 

Thiền  Tịnh,  chính  là  chiếc  thuyền  đại  nguyện  trong  biển  sanh  tử  đó.  Vì 

người quá khiêm tốn, nên lấy chữ thi tự đặt tên, thật ra nếu trong biển sanh 

tử  mà  gặp  được  cái  tử  thi  ấy,  quyết  sẽ  mau  lên  bờ  giác,  yên  ổn  trở  lại  quê 

nhà.  Như  thế  chẳng  hơn  tìm  hỏi  Ấn  Quang  là  kẻ  dung  Tăng,  đối  với  pháp 

môn  kém  phần  hiểu  biết  hay  sao?  Nhưng  các  hạ  đã  tưởng  lầm  hỏi  đến,  tôi 

cũng xin tùy chỗ thiển kiến đáp lại, hoặc may có thể vì người giải chút nghi 

ngờ chăng? 

Thiết nghĩ trong thể đạo Phật, Tiên, vẫn đồng nguồn, nhưng về chi phái thật 

ra cách nhau xa khác. Đạo Phật dạy người trước tiên tu phép quán Tứ Niệm 

Xứ, quán  thân không sạch, thọ  là khổ, tâm  vô  thường  và pháp  vô  ngã.  Khi 

được  biết  thân,  thọ,  tâm,  pháp  là  không  sạch,  khổ,  vô  thường,  vô  ngã,  đều 

giả dối như mộng huyễn, thì tánh chơn như sẽ tự hiện bày. Đạo Tiên ước về 

lúc chánh truyền ban đầu, cũng không chuyên chủ nơi sự luyện đơn vận khí 

để cầu trường sanh, nhưng người sau tu hành lại lầm cho đó là tông chỉ chơn 

chánh. Đạo Phật bao trùm tất cả pháp, chẳng những đối với vấn đề thân tâm 

tánh mạng, phát huy rõ ràng, mà các việc nhỏ của thế đế như hiếu, đễ, trung, 

tín,  lễ,  nghĩa,  liêm,  sỉ,  cũng  không  bỏ  sót.  Duy  về  việc  luyện  đơn  vận  khí, 

trong Phật pháp tuyệt không  nói đến  một  chữ, lại còn răn cấm  là khác  nữa. 

Vì lẽ bên Tiên thì khiến cho người giữ gìn thân tâm làm chân thật, bên Phật 

lại chỉ rõ thân tâm vốn giả dối, theo duyên sanh diệt, không phải là bản hữu 

chân tâm. Phép luyện đơn chẳng phải không bổ ích, song chỉ có thể làm cho 

người sống  lâu,  nhẫn  đến thành  Tiên sanh lên trời,  nếu  nói  về sự giải thoát 

luân hồi thì vẫn còn là việc mộng. Các hạ đã biết Tiên có số kiếp, Phật thọ 

không cùng, thì trong  lúc tuổi cao  này, phải chuyên tâm  gắng sức  nơi pháp 

môn Tịnh độ. Việc tham học thiền, giáo, nên giản lược qua, bởi các pháp ấy 

rộng lớn sâu xa không dễ gì nghiên cứu, dù tìm đến chỗ cùng cực, cũng phải 

trở về môn Niệm Phật mới có thể trong hiện đời giải quyết được sự sanh tử. 

Phàm những kinh luận về Tịnh độ, các hạ phải gấp gấp tìm xem, y theo đó 

thực  hành, tin chắc  lời của Phật, Tổ, không  nên  vì chỗ  mình chưa hiểu  đến 

vội  đem  lòng  nghi.  Nếu  có  thể  đầy  đủ  cả  Tín,  Nguyện  Hạnh,  tự  nhiên  sẽ 

được  nhờ  sức  của  Phật  tiếp  dẫn  về  Tây  phương.  Một  khi  đã  vãng  sanh  thì 

gần đức Di Đà, bạn cùng hải chúng, lần lần chứng quả Vô sanh, lên ngôi Bổ 

Xứ. Chừng ấy nhìn lại việc thành Tiên làm kẻ tùy thuộc cho Thiên Đế, sánh 

với địa vị hiện tại, thật cách nhau như vực thẳm trời xa! 

Quyển Mộng Đông Ngữ Lục và các thuyết của Bành Thiệu Thăng mà các hạ 

nói,  chắc  là  sự  trộm  văn  sửa  đổi  của  nhà  luyện  đơn,  không  phải  chính  thật 

trong  nguyên  thơ.  Bởi  nhà  luyện  đơn  cũng  có  kẻ  cho  ngồi  vận  khí  là  tham 

thiền,  nên  mới  nói  “niệm  Phật cùng tham  thiền đồng, chỉ hơi khác với  đạo 

 pháp.”  Câu  “chỉ hơi khác với đạo pháp” , chính là bên đạo gia thêm vào. Trừ 

câu  này  ra,  toàn  văn  tuy  nghĩa  lý  không  quá  sai  lầm,  nhưng  vẫn  lủng  củng 

mơ  hồ.  Trong  Mộng  Đông  Ngữ  Lục  tuyệt  không  có  văn  này,  ấy  là  do  nhà 

luyện đơn trộm lấy văn nghĩa biên chép ra, sự thật chính họ cũng không hiểu 

nữa. Nhưng nay chẳng cần biện rõ việc ấy làm chi, xin tìm xem quyển Mộng 

Đông Ngữ Lục sẽ tự biết. Đến như chỗ họ dẫn những lời của Bành Nhị Lâm 

cư sĩ cũng đồng với việc trên đây, song sự sai lầm lại càng nhiều hơn. Đoạn 

nói:  “Bốn chữ A Di Đà  Phật dễ niệm, chỉ  cần mỗi niệm nối  nhau một  lòng 

 không loạn, mới có thể nhất khí tuần hoàn. Chừng ấy tinh khí thần gom lại 

 một  chỗ,  lâu  ngày  thành  Xá  Lợi  tử,  lâu  nữa  kết  làm  Bồ  đề  châu  mà  thành 

 Phật.”  Trên đây là đem phép niệm Phật làm phép luyện đơn. Nhị Lâm cư sĩ 

quyết không nói những lời ấy. Đó là do hạng chánh nhãn chưa mở, nên lấy 

chánh làm tà. Mấy quyển Huệ Mạng Kinh, Tiên Phật Hiệp Tông của họ viết 

ra, sự sai lầm lại càng quá lắm. Hạng người tà ngụy ấy dẫn lời của người, cải 

đầu sửa đuôi để chứng minh cho lý thuyết mình. Tội trạng khinh miệt chánh 

lý,  vu  khống  bậc  tiền  hiền,  mê  hoặc  người  đời  của  họ  thật  không  bút  mực 

nào tả ra cho  xiết! Những kẻ đó chỉ cầu  hư danh trong  một  thời, đâu dè  về 

sau phải chịu  nhiều sự khốn khổ,  nên đức Như Lai  gọi  là  hạng  người  đáng 

xót thương! 

Đến  như chỗ  luận  về  phép  “hồi quang  phản  chiếu” ,  tuy  không  đến  đỗi  trở 

ngại,  song  câu  “hai  mắt  chăm  nhìn  đầu  ngón  tay”  chắc  có  lẽ  dẫn  lầm 

câu  “hai  mắt  chăm  nhìn  nơi  chót  mũi.”  Hoặc  khi  đó  là  cách  thức  của  Nhị 

Lâm cư sĩ  lập ra,  nhưng chắp tay  lâu  không khỏi  mỏi  nhọc, đâu bằng quán 

ánh sáng trắng nơi chót mũi được tự tại an vui hơn? Bởi người mới tập định, 

niệm khó quy  nhất,  nếu thường quán  nơi  chót  mũi thì tâm không còn chạy 

theo  cảnh  bên  ngoài.  Đây  là  phép  quán  thiển  cận  của  kẻ  sơ  cơ  vậy.  Quyển 

Mộng Đông Ngữ Lục do cư sĩ Tiền Y Am trích những đoạn chuyên chỉ Tịnh 

độ trong bộ Mộng Đông Di Tập in ra, cho lưu thông ở phương nam, để giúp 

sự  đòi  hỏi  của  những  người  từ  lâu  mong  muốn  bộ  ấy  mà  không  được  gặp. 

Toàn tập ở Bắc Kinh  mới đủ, phương nam duy có quyển lược bản của Tiền 

Y Am sao ra  mà  thôi. Quyển Ngữ  Lục ấy lời  lẽ tinh diệu,  là  một tác phẩm 

đứng vào bậc nhất từ Ngài Ngẫu Ích và Tĩnh Am về sau. Với quyển này, nếu 

các hạ có thể đi đến cùng, tin chắc không nghi, quyết sẽ cảm được sen vàng 

nở  trong  ao  báu,  khi  lâm  chung  thác  chất  nơi  đó  mà  làm  khách  mới  ở  cõi 

Tây phương. Quyển Di Đà Yếu Giải là cây kim chỉ nam của người tu Tịnh 

nghiệp,  kinh  này  ở  phần  đầu  bộ  Tịnh  Độ  Thập  Yếu.  Tịnh  Độ  Thập  Yếu  là 

thành phần của những giáo pháp rất hợp lý hợp cơ do Ngài Ngẫu Ích sưu tập 

trong các kinh sách Tịnh độ viết ra, gồm có mười loại nên gọi là Thập Yếu. 

Đại sư để quyển Di Đà Yếu Giải ở trước là tỏ ý tôn trọng kinh. 

Xá  Lợi,  vốn  tiếng  Phạn,  dịch  nghĩa:  thân  cốt  hoặc  linh  cốt,  là  kết  tinh  của 

sức  tu  giới  định  huệ,  không  phải  do  luyện  khí  thần  mà  thành.  Đó  cũng  là 

biểu tướng của người tu đến cảnh tâm cùng Phật hiệp. Nhưng Xá Lợi chẳng 

phải chỉ do thịt, xương, tóc biến thành trong lúc thiêu thân, mà sự xuất hiện 

của  nó có  nhiều trường  hợp khác  nhau. Như thuở  xưa có vị cao  Tăng đang 

khi tắm gội bỗng được Xá Lợi. Tuyết Nham Khâm Thiền sư lúc cạo đầu, tóc 

Ngài biến thành một xâu Xá Lợi. Có kẻ chí tâm niệm Phật, Xá Lợi từ trong 

miệng vọt ra. Một người thợ khắc văn Long Thơ Tịnh Độ, Xá Lợi hiện trong 

bản cây. Có vị tín  nữ thêu Phật, thêu kinh, được Xá Lợi dưới  mũi kim.  Lại 

có  kẻ  đi  xa  về,  ngậm  ngùi  thương  cảm  tế  lễ  trước  tượng,  nơi  tượng  bỗng 

hiện ra Xá Lợi. Thiền sư Trường Khánh Nhàn, khi tịch rồi thiêu hóa, nhằm 

lúc trời nổi gió lớn, khói bay xa ba bốn mươi dặm, khói đến chỗ nào nơi ấy 

đều  có  Xá  Lợi,  lượm  gom  lại  được  hơn  bốn  thạch.  Thế  thì  biết  Xá  Lợi  do 

đạo lực hóa hiện, nhà luyện đơn không rõ, lầm tưởng là luyện tinh khí thần 

kết  thành.  Bởi  họ  thấy  những  danh  tướng  trong  Phật  pháp,  không  chịu  tìm 

hiểu  căn  nguyên,  vội  đem  phụ  hội  một  cách  sai  lạc  vào  sự  luyện  đơn  của 

mình.  Chỉ  nghe  nói  chứng  quả  Bồ  đề  mới  được  thành  Phật,  chưa  từng  có 

việc luyện tinh khí thần, trước thành Xá Lợi tử, sau kết làm Bồ đề châu mà 

thành Phật bao giờ! Tánh và mạng của nhà luyện đơn nói, đều là lối tu chấp 

trước trên thần thức, sắc thân. Họ không hiểu lẽ ấy, trở lại chê đạo Phật chỉ 

tu tánh không biết tu mạng, đâu dè việc làm của họ chính là chỗ phá trừ bên 

Phật giáo. Về việc này, các hạ tìm xem đoạn quán Tứ Niệm Xứ trong Kinh 

Phật sẽ tự rõ. 

Bồ  tát  Quán  Thế  Âm  từ kiếp  lâu  xa  về  trước  đã  thành  Phật,  hiệu  là  Chánh 

Pháp  Minh.  Vì  lòng  từ  bi  sâu  thiết,  nên  tuy  ở  cõi  Thường  Tịch,  Ngài  hóa 

hình nơi ba cõi: Thực Báo, Phương Tiện, Đồng Cư; tuy thường hầu cận đức 

A Di Đà,  mà  vẫn khắp  hiện thân Phật,  Bồ tát, Thanh  văn, Duyên  giác, cho 

đến thân lục đạo trong mười phương pháp giới. Những việc lợi ích, Ngài đều 

làm,  chúng  sanh  đáng  dùng  thân  nào  được  độ,  Ngài  hiện  thân  ấy  mà  nói 

pháp. Non Phổ Đà chính là nơi ứng tích của Bồ tát. Vì muốn cho chúng sanh 

có  chỗ  bày  tỏ  lòng  thành,  đức  Quán  Thế  Âm  mới  thị  tịch  tại  núi  này,  đâu 

phải  Bồ tát chỉ ở Phổ Đà  mà không ở  những  nơi khác  ư? Như chỉ duy  một 

vầng trăng trên trời mà bóng in khắp ngàn muôn sông hồ, từ biển cả cho đến 

giọt sương,  những  nơi  có  nước  trong  là  có  trăng  hiện.  Song  nếu  nước  đục, 

bóng trăng sẽ mờ khuất. Tâm tánh ta ví như nước, nếu chúng sanh một lòng 

chuyên niệm đức Quán Thế Âm, Bồ tát liền dùng đủ cách thuận, nghịch, ẩn, 

hiển,  khiến  cho  được  lợi  ích.  Trái  lại,  nếu  không  chuyên  nhất,  tức  là  nước 

tâm  lờ  đục,  tất  nhiên  khó  mong  nhờ  Ngài  cứu  độ.  Nghĩa  này  rất  thâm,  xin 

xem đoạn  “Phổ Đà Sơn Chí” , trong bộ Văn Sao của tôi sẽ tự rõ. Bồ tát khi 

còn ở trong  nhân, do quán tánh  nghe  mà chứng Viên thông,  lúc ở trên quả, 

do  quán  tiếng  chúng  sanh  xưng  danh  hiệu  mà  tìm  đến  cứu  độ,  nên  gọi  là 

Quán Thế Âm. Lại, Bồ tát đạo pháp rộng lớn không ngằn, tùy theo căn tánh 

của  tất  cả  chúng  sanh,  nói  đủ  pháp  để  giáo  hóa,  không  riêng  lập  một  môn 

nào, nên pháp môn của Ngài gọi là Phổ Môn. 

Trên đây là việc thiển cận, vì các hạ chưa nghiên cứu đến, nên không rõ. Tôi 

cũng  tùy  lời  hỏi  mà  đáp,  thật  ra  đó  không  phải  là  môn  Tịnh  độ,  một  giáo 

pháp có thể đem lại cho các hạ sự lợi ích hoàn toàn. Nhưng nếu nói rõ việc 

ấy  ra  đây,  lại  e  lòng  dòng  thêm  phí  giấy  mực.  Các  hạ  nên  thỉnh  Kinh  Vô 

Lượng Thọ, Kinh Quán Vô Lượng Thọ, Tịnh Độ Thập Yếu, Tịnh Độ Thánh 

Hiền Lục, Triệt Ngộ Ngữ Lục  mà xem, sự lý tu chứng thế nào, trong ấy có 

nói đủ tất cả. 

---o0o--- 

16/ Thơ Đáp Cư Sĩ Phạm Cổ Nông 

Pháp  môn  Tịnh  độ  lấy  Tín,  Nguyện,  Hạnh  làm  tông;  Tín,  Nguyện  có  sâu 

thiết,  Hạnh  mới được tinh cần.  Khi tai  họa gấp rút, siêng  năng thành khẩn, 

lúc  bình  thường  không  việc,  chậm  trễ  biếng  lười,  là  sự  tu  hành  không  chí 

quyết, và đó cũng  là bệnh chung của phàm phu. Nhưng sống trong  tình thế 

hiện giờ, ví như người nằm yên trên đống củi to, ở dưới lửa đã phát cháy tuy 

chưa  đốt  đến  thân,  trong  giây  phút  khói  lửa  sẽ  mịt  mù,  không  phương  trốn 

tránh.  Nếu  còn  lơ  láo  qua  ngày,  không  chuyên  chí  cầu  cứu  nơi  câu  niệm 

Phật, sự thấy hiểu cũng là cạn cợt lắm! 

Trong Phật pháp, tu về các môn khác, tất phải đến chỗ hạnh khởi giải tuyệt 

mới thật có ích, chẳng riêng gì phép quán tưởng của Tịnh độ tông. Người tu 

thiền lấy một câu thoại đầu không nghĩa vị làm bổn mạng ngươn thần, để tất 

cả tâm trí vào đó, thường thường tham cứu chẳng kể ngày tháng, đợi đến khi 

tiêu  hết tình kiến đối  với cảnh trong  ngoài,  mới  gọi  là  đại triệt  đại  ngộ. Đó 

chẳng phải  là hạnh khởi  giải tuyệt ư? Đức Lục Tổ bảo:  “chỉ xem Kinh Kim 

 Cang cũng  được tỏ  lòng  thấy tánh.”  Đó chẳng phải  là  hạnh khởi  giải tuyệt 

ư? Chữ khởi đây phải hiểu nghĩa là cực. Duy dùng sức cùng cực mới có thể 

quên cả thân tâm thế giới, lặng suốt một màu. Nếu công chưa cùng cực, tuy 

quán  niệm, song  vẫn còn có kia đây, toàn  là  việc của tình phàm, toàn  là sự 

thấy hiểu phân biệt, đâu được chân thật lợi ích? Cho nên người xưa khi tham 

thiền, đầu não như cây khô, do đó đạo phong truyền rộng khắp nơi, đời sau 

còn ngưỡng mộ. Sự lợi ích ấy đều do ở nơi một chữ cực mà thôi. 

Người đời nay ưa nói suông, ít hay thực hành. Tu Tịnh nghiệp phải gồm cả 

lý sự, mà sự lại càng nên chuyên hơn. Tại sao thế? Vì người thông hiểu lý, 

toàn sự đều lý, trọn ngày sự trì tức là lý trì. Kẻ chưa rõ lý, khi nghe nói lý trì, 

cảm  thấy  nghĩa  ấy  mầu  nhiệm,  lại  hợp  với  ý  biếng  trễ  không  thích  phiền 

nhọc của mình, liền chấp lý bỏ sự. Đâu ngờ khi bỏ sự, lý cũng thành ra việc 

suông! Mong các hạ đem việc tu hành kiêm cả sự lý khuyên bảo mọi người, 

công đức sẽ lớn lắm! 

---o0o--- 

17/ Thơ Đáp Cư Sĩ Ngô Hi Chân 

Môn  niệm  Phật  ước  có  bốn  pháp:  Trì  Danh,  Quán  Tưởng,  Quán  Tượng  và 

Thật Tướng. Tựu trung, chỉ có pháp Trì Danh nhiếp cơ rất rộng, đã dễ tu lại 

không khởi các việc ma. Nếu muốn quán tưởng, phải xem kỹ Quán Kinh và 

hiểu rõ những lý: tức tâm là Phật, tâm tịnh Phật hiện, các cảnh đều duy tâm 

không nên chấp trước... Đã rõ cảnh không phải từ bên ngoài đến, không sanh 

chấp  trước,  thì  cảnh  càng  nhiệm  mầu,  tâm  càng  thuần  nhất.  Nếu  được  như 

thế, sự lợi ích của quán tưởng đâu phải kém nhỏ, tầm thường? 

Trái lại, như cảnh quán chẳng thuần, lẽ đạo chưa thấu suốt, chỉ đem tâm vội 

gấp muốn thấy cảnh thì toàn thể là vọng, đã không được thông cảm với Phật, 

còn làm nhân cho việc ma. Bởi do gấp muốn thấy cảnh, tâm càng thêm vọng 

động,  khiến  cho  oan  gia  nhiều  kiếp  về  trước  nhân  cơ  hội  đó  hóa  hiện  cảnh 

giới để làm cho hành giả mê lầm. Lúc ban sơ dụng tâm đã không chơn, đâu 

biết  đó  là  cảnh  ma  hiện,  nên  vui  mừng  khấp  khởi,  tình  niệm  chẳng  yên. 

Nhân đó,  ma  liền dựa  vào  làm cho  mê tâm  mất  tánh. Chừng ấy dù có Phật 

hiện thân cũng không biết làm sao cứu độ! 

Vậy  cư  sĩ  nên  lượng  xét  căn  cơ  mình,  đừng  quá  ham  việc  cao  xa,  thành  ra 

muốn lợi trở lại mang hại. Thiện Đạo Hòa thượng nói:  “Chúng sanh đời Mạt 

 pháp  thần  thức  rối  loạn,  đem  tâm  thô  quán  cảnh  nhiệm,  quyết  khó  thành 

 công.”  Cho  nên  đức  Phật  thương  xót,  riêng  mở  môn  Trì  Danh,  vì  sợ  có  kẻ 

không  khéo  dụng  tâm,  lạc  vào  ma  cảnh.  Tu  theo  phép  Trì  Danh  rất  dễ,  chỉ 

giữ một niệm nối nhau sẽ được vãng sanh. Lại sự chí thành khẩn thiết cũng 

là phương pháp mầu để trị tâm vọng và ma cảnh. 

Cư Sĩ nên xét lại kỹ, và đem hết tâm lực cố gắng tu hành! 

---o0o--- 

18/ Thơ Đáp Cư Sĩ Lưu Trí Không 

Vừa  rồi  tiếp  được  thơ,  biết  ngươi  bệnh  lâu  mới  lành  mạnh,  lòng  rất  vui 

mừng! Việc sống thác trọng đại, cơn vô thường chóng mau, tai nghe nói đến 

tuy kinh sợ, song không thống thiết bằng tự thân đã từng trải những giờ phút 

gần  kề  cảnh  ấy.  Vậy  ngươi  nên  phát  lòng  đại  Bồ  đề,  đem  tình  cảnh  mình 

khuyên trong thân quyến, bạn bè, và người có duyên thì sự lợi ích mới được 

rộng. 

Trong thơ nói: vì niệm Phật mau gấp nên mới lao hơi, đó là tại ngươi không 

khéo dụng tâm. Niệm Phật phải tùy sức mình, hoặc niệm thầm hay ra tiếng, 

niệm lớn hay nhỏ đều được, sao lại cứ một mặt niệm to tiếng, để đến đỗi lao 

hơi thành bệnh như thế? Bệnh nặng của ngươi tuy bởi nơi thương khí mà ra, 

song kỳ thật là do sức nghiệp từ vô lượng kiếp đến nay phát hiện. Bởi ngươi 

niệm  Phật  tinh  tấn,  nên  mới  chuyển  hậu  báo  làm  hiện  báo,  đổi  quả  nặng 

thành quả nhẹ, chớ nên vì đó mà thối chí, nghi ngờ. Một cơn bệnh ấy, đã tiêu 

không biết bao nhiêu kiếp số những tội ác đáng lẽ phải đọa vào tam đồ. Thế 

mới  biết  sức  Phật  khó  nghĩ,  ơn  Phật  khó  đền,  nên  sanh  lòng  vui  mừng,  hổ 

thẹn  và  càng  thêm  tin  tưởng.  Từ  đây,  phải  siêng  năng  tu  hành,  đem  môn 

Tịnh  độ  khuyên  người,  khiến  cho  những  kẻ  thân  sơ  đều  được  sanh  về  Cực 


lạc. Ấy  mới không phụ ơn đức Phật đã dùng cơn bệnh thức tỉnh  và chuyển 

trừ tội chướng cho mình. 

Non Phổ Đà không cần đến làm chi, vì tiền đi về tốn kém nhiều. Ở nhà niệm 

Phật công phu dễ tiến,  lại  khỏi  phí của  tiền sức khỏe. Như thế có phải tiện 

lợi hơn không? 

---o0o--- 

19/ Thơ Đáp Cư Sĩ Châu Trí Mậu (1 - 3) 

1.  Được  thơ,  biết  ngươi  sanh  lòng  tin,  muốn  quy  y  Phật  pháp.  Song,  quy  y 

Tam  bảo  phải  dứt  điều  ác,  làm  việc  lành,  gắng  giữ  trọn  luân  thường,  phát 

lòng  tín  nguyện  cầu  sanh  về  Tây  phương.  Lại  phải  có  lòng  thương  xót  hộ 

sanh, đừng giết hại, và trì lục trai hoặc thập trai. Nếu chưa có thể dùng thanh 

đạm trọn đời, cũng chớ nên quá tham trong sự ăn uống. Như thế mới không 

trái  với  tâm  từ  bi  của  Phật.  Ngươi  tên  Châu  Mộc,  vậy  nay  ta  đặt  cho  pháp 

danh  là  Trí  Mậu.  Bởi  tâm  tánh  ví  như  cây,  do  lửa  phiền  não  thiêu  đốt  nên 

cây ấy héo khô. Nếu có trí huệ thì phiền não không sanh, và cây tâm tánh tự 

nhiên tốt tươi thạnh mậu. 

Muốn  thọ  năm  giới,  trước  nên  xét  lại  tâm  mình,  như  có  thể  giữ  được  mà 

không phạm, thì hỏi cư sĩ Hóa Tam về cách tự thọ giới trước bàn Phật, y sẽ 

chỉ  lại  cho.  Đã  quy  hướng  Phật  pháp,  phải  xem  kỹ  Văn  Sao  của  ta,  y  theo 

thực hành,  mới không bị kẻ dung thường làm mê hoặc, khiến cho sanh tâm 

cầu phước báo đời sau, hoặc mong thành Tiên rồi tu phép luyện đơn vận khí. 

Nếu có thể lãnh hội ý nghĩa trong bộ Văn Sao, thì dù có trăm ngàn ngoại đạo 

cũng không thể lay chuyển được tâm ngươi. Chớ cho rằng bộ ấy không đủ y 

cứ, phải biết những lời trong đó đều do theo ý nghĩa Kinh Phật, hoặc thành 

ngôn của các bậc Tổ sư, Thiện tri thức mà thuật lại, không phải tự ta bịa đặt 

viết ra. 

Nên nhận xét kỹ, sự lợi ích sẽ được nhiều. 

2.  Ngươi ý chí rất kém, tâm lại quá cao, tuy nói vâng lời ta, thật ra toàn là y 

theo thiên kiến của mình. Trong môn Tịnh độ, lòng tin là cội gốc. Tin được 

chắc, kẻ phạm tội Ngũ nghịch Thập ác đều có thể vãng sanh; tin chưa vững, 

bậc thông tông thông giáo còn hoặc nghiệp cũng không duyên phận. Ngươi 

đã  chẳng  phải  là  bậc  thông  tông  giáo,  có  thể  nương  sức  mình  trừ  hoặc 

nghiệp để khỏi sanh tử,  lại không  tin  nơi sức Phật  và công  đức của tự tánh 

đều  không  thể  nghĩ  bàn,  thì  làm  sao  để  giải  thoát?  Phải  biết,  nếu  đủ  tín 

nguyện  sâu  thiết  cầu  về  Tây  phương,  không  người  nào  chẳng  được  vãng 

sanh. Niệm Phật là pháp tròn tắt mau lẹ để thoát nẻo luân hồi; với sự hướng 

thượng của môn này, ngươi còn chưa biết, lại sanh lòng háo thắng đi nghiên 

cứu Khởi Tín Luận! Luận Khởi Tín tuy là cương yếu của Phật pháp, nhưng 

khó đem sự lợi ích cho người căn tánh kém và kẻ sơ cơ. Dù cho nghiên cứu 

Luận Khởi Tín được thông suốt không còn nghi, đến khi dụng công lại phải 

y theo phép niệm Phật cầu sanh mới là ổn thỏa. Nếu nói về lý giải, lại còn có 

những  nghĩa  của  pháp  tướng,  thiền,  giáo  rất  nhiệm  mầu,  ngươi  làm  sao 

thông suốt cho hết được? Tâm ngươi cao như thế, mà không biết hạn lượng 

sự cao theo sức mình! Ngươi tự cho rằng “căn tánh hèn kém, khó mong sanh 

 về  Tây  phương,  chỉ  cầu  không  đọa  tam  đồ  cũng  vui  lòng” ,  đâu  biết  nếu 

chẳng  được  vãng  sanh,  tương  lai  sẽ  bị  đọa  vào  ác  đạo?  Quan  niệm  ấy  đã 

không  hợp  với  giáo  huấn  của  Phật,  lại  trái  lời  khuyên  bảo  của  ta,  mà 

gọi:  “vâng theo thực hành, một lòng niệm Phật” , là thế nào? 

Nay ngươi chức nghiệp tầm thường, tư cách chưa phải là bậc cao thượng, sự 

lập chí như thế, thật khiến cho người đáng than thở và buồn cười? Nên dứt 

hẳn  mối  cao  vọng  cầu  làm  bậc  đại  thông  gia  ấy  đi,  rồi  chuyên  tâm  nghiên 

cứu  các  kinh  sách  Tịnh  độ  và  xem  lại  mấy  bức  thơ  ta  gửi  cho  Cao  Thiệu 

Lân,  Từ  Nữ  sĩ  trong  Văn  Sao,  y  theo  đó  thực  hành.  Chớ  nên  vì  mình  căn 

tánh  hèn  kém  mà  nâng  cao  sự  vãng  sanh,  để  việc  ấy  ra  vòng  ngoài.  Phải 

dùng  câu  niệm  Phật  làm  bổn  mạng  ngươn  thần,  tùy  lúc  động  tịnh  đều  nắm 

chắc đừng buông bỏ. Lại, những tâm niệm, hành vi phải giữ sao cho hợp với 

tông  chỉ:  dứt  các  điều  ác,  làm  những  việc  lành.  Ngoài  ra,  nếu  có  sức  dư, 

không ngại gì tụng trì kinh chú, nên lấy sự chí thành làm cội gốc, đừng gấp 

muốn suốt thông nghĩa lý. Nếu trước vội muốn thấu hiểu, chẳng chuyên nơi 

sự tụng niệm chí thành, dù có thấu hiểu cũng không thật ích, huống chi khó 

thấu hiểu ư? Đến như các môn pháp tướng, thiền, giáo, nghiên cứu trọn đời 

cũng khó nắm được chỗ quy thú, dù được, còn phải dứt sạch hết hoặc nghiệp 

mới thoát khỏi luân hồi. Nói đến  việc này, e rằng  mộng không thành  mộng 

đó thôi!  Bộ Văn  Sao của ta,  ngươi  xem chưa kỹ,  nên  lời  nói ra, cao  thì  tới 

mây  xanh, thấp  lại  tận đáy biển thẳm. Trong ấy,  luôn  luôn  nhắc đến  những 

kinh sách nên xem, cách thức xem như thế nào, và sự khó được lợi ích của 

các  môn  pháp  tướng,  thiền,  giáo.  Sở  dĩ  có  sự  khó  dễ  vì  pháp  môn  Tịnh  độ 

nương  nhờ sức từ của Phật, các pháp  môn khác chỉ dùng sức  mình. Những 

môn kia đều là giáo lý thông thường, như sĩ phu trong đời do tài đức mà làm 

quan cao thấp. Môn Tịnh độ là giáo lý đặc biệt, như Thái tử mới sanh đã tôn 

quí  hơn  quần  thần.  Vì  thế,  hai  bên  không  thể  sánh  nhau,  mà  phàm  phu 

nghiệp chướng vẫn nhiều, há chẳng dè dặt trong sự lựa chọn pháp môn để tu 

hành ư? 

Ngươi  đã  tự  nhận  năng  lực  kém  hèn,  kiếp  người  có  hạn,  sao  còn  mãi  theo 

cao vọng của mình? Việc ấy ta không ép, nếu ngươi làm được bậc đại thông 

gia thì cũng hân hạnh cho Phật giáo, sợ e khi làm chẳng xong, môn Tịnh độ 

lại chưa tin chắc, rồi  ra  hỏng  mất cả đôi. Giả sử  đời  nay có tu được chút  ít 

công đức, kiếp sau nhất định sẽ lạc vào vòng phước báo của thế gian. Ngươi 

thử  nghĩ:  người  giàu  sang  đã  mấy  ai  không  tạo  nghiệp?  Như  ngày  nay  vận 

nước nguy biến, dân chúng lầm than, đều do bởi ảnh hưởng phước báo của 

những người đời trước tu hành không trí huệ. Khi đã lạc vào kiếp sau, ngươi 

làm thế nào bảo đảm được mình khỏi mê lầm, không đọa ác đạo? Nếu chẳng 

sanh về Tây phương, một đời không đọa còn có thể, hai đời không đọa rất ít 

lắm đó! 

3.  Phật nói kinh chú rất nhiều, đâu có ai thọ trì cho hết được. Nên người xưa 

chỉ  lựa  những  thứ  cần  yếu  để  làm  nhật  khóa.  Sớm  thì  tụng  Lăng  Nghiêm, 

Đại  Bi,  Thập  Chú,  Tâm  Kinh,  xong  lại  niệm  Phật  hồi  hướng  Tây  phương. 

Tối  đến  tụng  Kinh  Di  Đà,  văn  Đại  Sám  Hối,  Mông  Sơn,  rồi  niệm  Phật  hồi 

hướng.  Hiện  nay  các  chùa  đều  bớt  công  phu,  thời  mai  chỉ  tụng  Lăng 

Nghiêm, Tâm  Kinh; thời  hôm tụng  Kinh  Di Đà, văn Mông  Sơn, cách  ngày 

lại tụng Kinh Đại Sám Hối, Mông Sơn. Ngươi nói nghi nhật tụng trong tòng 

lâm kinh chú rất nhiều, đó là những thứ phụ lục ngoài hai thời khóa. Người 

cư sĩ tại gia có thể y theo thời khóa của nhà thiền, hoặc tùy ý mình lập riêng. 

Như  sớm  tối  đều  tụng  Kinh  Di  Đà,  chú  Vãng  Sanh,  niệm  Phật;  hoặc  sớm 

tụng chú Đại Bi, niệm Phật, tối tụng Kinh Di Đà, chú Vãng Sanh, niệm Phật, 

hay  trì  Kinh  Kim  Cang  cũng  được.  Nhưng  không  luận  tụng  niệm  kinh  chú 

chi, đều phải niệm Phật hồi hướng, mới hợp với tông chỉ tu Tịnh nghiệp. 

Những điều ngươi bày tỏ, tuy cũng là ý tốt, song thật ra không có chủ định, 

chỉ theo hoàn cảnh đổi dời. Kinh nào, chú nào, lại chẳng ngợi khen công đức 

thù thắng? Theo quan niệm của ngươi, tụng kinh này sẽ mất kinh kia, trì chú 

này tất buông chú nọ, bỏ hết nghĩ tiếc uổng, tụng trì cả sức lại không kham. 

Như thế có được gọi  là  người chơn tu  hiểu  lý  hay chăng?  Suy rộng ra,  nếu 

ngươi  gặp  nhà  tu  Thiền  khen  pháp  Thiền,  bác  Tịnh  độ,  cũng  bắt  chước  họ 

tham thiền; cho đến các môn khác như: Thiên Thai, Mật Tông, Pháp Tướng, 

Hiền Thủ, mỗi khi gặp bậc tri thức đề xướng, tất ngươi sẽ mất chủ định bỏ 

đây  theo  kia.  Chẳng  biết  ngươi  căn  tánh  bậc  nào,  mà  muốn  thông  suốt  hết 

các  pháp  như  thế?  Ta  chỉ  e  cho  ngươi  nghiệp  sâu  trí  cạn,  khi  làm  nhà  đại 

thông  gia  không  được,  lại  bỏ  luôn  cả  pháp  nương  sức  Phật  vãng  sanh  của 

môn  Tịnh độ, để  lúc  lâm chung  nếu chẳng đi đến  vạc dầu  lò  lửa, quyết  lạc 

vào bụng ngựa thai lừa! Giả sử may  mắn không mất thân người chăng nữa, 

lại do đời nay tuy có công tu song thiếu chánh trí, nên nhân đó hưởng được 

si  phước,  rồi  tạo  nghiệp  ác,  khi  vô  thường  đến,  cũng  đi  thẳng  vào  tam  đồ. 

Chừng  ấy  muốn  nghe  tên  trời,  đất,  cha,  mẹ  còn  không  được,  huống  nữa  là 

biết pháp môn Tịnh độ ư? Ngươi xem Văn Sao của ta hiểu như thế nào? Phải 

biết, một câu A Di Đà Phật, nếu trì niệm đến chỗ cùng cực, thành Phật còn 

có dư. Ngươi cho rằng tụng Kinh Di Đà và niệm Phật, không thể diệt được 

định  nghiệp  hay sao? Phật pháp cũng  như tiền, tại  người khéo dùng;  ngươi 

có tiền, làm việc gì lại không được? Nếu ngươi có thể chuyên tu một pháp, 

cầu sự chi  lại chẳng  thành?  Lựa  là  phải khăng khăng trì chú  này  tụng kinh 

kia mới được công đức như thế, ngoài ra không được những công đức khác 

hay sao? Nếu khéo thể theo lời ta, tự nhiên hiểu một việc rõ trăm việc; bằng 

chẳng thế, dù nói cho nhiều, tâm ngươi cũng không chủ định, nào có ích gì? 

Phàm phu ở trong mê, lòng tin không vững, nên thường có những việc khi tu 

hành khi tạo nghiệp, thoạt tin tưởng thoạt nghi ngờ. Đó cũng bởi lúc ban sơ 

người dạy không biết cách, nếu  trước tiên  đem  việc nhân quả thiển cận chỉ 

bảo lần lần, thì đâu đến đỗi có sự mê lầm trái ngược như thế! Nhưng tội đã 

qua  tuy  rất  nặng,  nếu  hết  lòng  sám  hối  sửa  đổi,  y  theo  sự  hiểu  biết  chơn 

chánh, chí quyết tu Tịnh nghiệp, lợi mình lợi người, thì tội chướng tiêu mòn, 

tâm  tánh  sáng  tỏ.  Nên  kinh  nói:  “Trong  đời  có  hai  bậc  anh  dũng,  một  là 

 người không tạo tội, hai là kẻ đã tạo mà biết sám hối.”  Một chữ hối phải tự 

đáy  lòng  phát  lộ,  nếu  không  thật  tâm  ăn  năn  chừa  cải,  dù  nói  lắm  cũng  là 

thừa.  Ví  như  người  đọc  phương  thuốc  mà  không  chịu  uống,  làm  sao  bệnh 

được lành? Nếu có thể y theo cách trị dùng thuốc, chắc chắn bệnh sẽ tiêu trừ, 

thân  tâm  yên  ổn.  Chỉ  lo  cho  kẻ  lập  chí  chẳng  bền,  thành  ra  cảnh  một  ngày 

phơi  nắng  mười  ngày  để  lạnh,  rồi  cũng  luống  có  danh  suông,  không  phần 

thật ích mà thôi! 

---o0o--- 

20/ Thơ Đáp Cho Cư Sĩ Uông Võ Mộc 

Võ  Mộc  tôi  niệm  Phật  đã  mười  năm,  mới  biết  chút  ít  ý  thú.  Thiết  nghĩ 

phương  pháp  chỉ  dạy  về  môn  Niệm  Phật  của  các  Ngài  Linh  Phong,  Mộng 

Đông  và  bộ  Văn  Sao  của  Tôn  Sư,  đại  để  đều  là  phương  tiện  lập  thiết  cho 

hạng  ngu  tối quê  mùa. Như bọn chúng tôi, được thông  hiểu chữ nghĩa,  hay 

suy nghĩ tìm tòi, nếu cứ dùng phương pháp ấy, chắc không thể sanh về Tịnh 

độ!  Theo  ngu  ý,  những  người  niệm  Phật  cầu  vãng  sanh,  trước  tiên  phải 

biết:  “niệm  Phật  đó  là  ai?”  Vì  nếu  thấy  được  chủ  nhân  ông,  thì  niệm  Phật 

mới  có  chỗ  dùng  và  sự  vãng  sanh  mới  có  thể  cầm  vững!  Chẳng  riêng  gì 

niệm  Phật  cần  nên  như  thế,  mà  tụng  kinh  trì  chú  đều  phải  theo  đường  lối 

này.  Người  đời  nay  khi  nói  đến  niệm  Phật  là  bảo:  phải  niệm  cho  già  giặn, 

tấm lòng như chết,  mới có thể vãng sanh. Họ đâu biết, nếu không rõ  “niệm 

 Phật đó là ai?” , thì làm sao niệm được già giặn và tấm lòng như chết? Như 

thế, giả sử mỗi ngày đêm niệm đến mười muôn câu, đối với việc sanh tử có 

quan  hệ  gì? Có kẻ  lại bảo:  “Người xưa phần nhiều chuyên chú về trì danh, 

 không tham cứu trong câu niệm Phật.”  Võ Mộc tôi nói:  “Đó là việc sau khi 

 tham  cứu  xong  rồi  của  cổ  đức,  hạng  sơ  cơ  không  nên  bắt  chước 

 theo.”  Người niệm Phật đời nay, mười phần hết chín không rõ ý chỉ ấy, thật 

đáng thương  xót! Tôi  thường thường cạn  lời khuyên bảo,  mà  hàng cư sĩ có 

kẻ lại cho tôi là tà kiến nữa. Nghĩa mầu Phật pháp chìm tối đến thế, nghĩ nên 

than thở, ngậm ngùi! 

Nay xin bày tỏ nỗi lòng, kính cầu Tôn Sư ấn chứng và  mong đem nghĩa ấy 

giải rộng thêm ra. Đó là hạnh phúc của chúng sanh, đâu những riêng cho Võ 

Mộc!” 

Xem  rõ  ý  trong  thơ,  riêng  lòng  xiết  bao  khen  ngợi!  Các  hạ  có  tâm  rất  tốt, 

muốn cho mọi người đều thấy tánh bản lai, để sanh về phẩm sen bậc thượng. 

Quán  Kinh  nói:  “đọc tụng  Đại thừa, hiểu  nghĩa thứ  nhứt, phát  lòng  Bồ đề, 

 khuyên nhắc người tu” , âu là bản ý của các hạ đó chăng? 

Tuy  nhiên,  nói Pháp cần phải  hợp cơ,  nếu không  xét căn cơ,  lầm  cho pháp 

dược,  thì  đồng  với  kẻ  dung  y  dùng  thuốc  giết  người.  Nên  biết  hai  tông 

Thiền,  Tịnh,  cội  nguồn  vẫn  một,  song  lối  tu  khác  nhau,  bên  Thiền  lấy  sự 

tánh  bản  lai  làm  tông,  bên  Tịnh  dùng  tín,  nguyện,  niệm  Phật  cầu  sanh  làm 

yếu chỉ. Giả sử người đời là bậc thượng căn, thì lời của các hạ thật có lợi vô 

cùng.  Nhưng  xét  lại,  người  thượng  căn  rất  ít,  kẻ  trung,  hạ  quá  nhiều,  nếu 

không dạy phát tín, nguyện cầu sanh, mà bảo tham cứu câu niệm Phật, đó là 

điều hại lớn. Vì nếu tham cứu được tỏ ngộ, vẫn là hân hạnh, song còn phải 

phát  thêm  nguyện  thiết  để  cầu  vãng  sanh.  Như  tham  cứu  không  thành,  mà 

trong tâm thường giữ quan niệm  “không biết niệm Phật đó là ai, chẳng thể 

 vãng  sanh” ,  thì  quyết  khó  cùng  Phật  cảm  thông  và  được  nhờ  sự  tiếp  dẫn. 

Người  biết  được  “niệm  Phật  đó  là  ai” ,  chính  là  bậc  đã  tỏ  ngộ,  thấy  suốt 

chân tánh. Đời nay, tham cứu đến chỗ đại triệt đại ngộ phỏng có mấy người? 

Đừng nói chi ai, chính như các hạ cũng chưa từng đến địa vị ấy. Tại sao biết 

được? Vì nếu các hạ đã đến, quyết không khi nào dám nói những câu:  “Ngài 

 Linh Phong, Mộng Đông lập thiết để dạy  hạng ngu tối quê mùa không biết 

 niệm Phật đó là ai, chẳng được gọi là niệm già giặn, tấm lòng như chết dù 

 cho mỗi ngày đêm niệm mười muôn câu, không quan hệ gì đến việc sanh tử, 

 và người xưa chuyên chủ trì danh là việc sau khi tham cứu, kẻ sơ cơ chẳng 

 nên bắt chước theo.”  

Xét ra, tấm lòng các hạ thật muốn cho mình và người đều được lợi ích, song 

lời  nói của các hạ, chính  mình đã  lầm,  lại khiến cho  người  lạc lầm. Từ đây 

xin chớ  nói  những  lời ấy  nữa, bằng chẳng thế, pháp  môn  rộng  lớn độ khắp 

chúng  sanh  của  Như  Lai,  sẽ  bị  các  hạ  vùi  sâu,  đóng  kín,  không  được  mở 

thông.  Lỗi  ấy  đồng  với  tội  khinh  báng  Phật,  Pháp,  Tăng,  phải  nên  dè  dặt! 

Chỗ thấy  hiểu của các  hạ, vì không  khéo tùy căn cơ, đem pháp thượng căn 

khuyên  mọi  người  tu  tập,  nên  thành  ra  thiên  chấp,  sai  lầm.  Các  hạ  chẳng 

biết,  lại cho  mình  hiểu đúng  với  nghĩa chân thật của Phật pháp, cầu  xin ấn 

chứng.  „n  Quang  tuy  hèn  kém,  đâu  dám  lầm  hứa  nhận  khen  giúp  theo,  để 

chính mình và các hạ đều sa vào tội khinh báng Tam bảo hay sao? Như cho 

lời  của  kẻ  dung  tăng  này  không  đúng,  xin  cứ  tùy  ý  mỗi  người  tự  đi  riêng 

đường  lối  là  xong. „n Quang đâu dám ép  kẻ khác bỏ sở kiến để theo  ý  hèn 

của  mình. Chẳng  qua  vì các  hạ  hỏi đến,  nên bất đắc dĩ phải thẳng  lời dâng 

chút ngu thành đó thôi. 

Rất hân hạnh mong nhờ sự xét nghĩ xa rộng. 

---o0o--- 

21/ Thơ Đáp một Cư Sĩ ở Ninh Ba 

Được thơ, biết cư sĩ siêng năng đối trị tập quán, song chưa có hiệu quả. Ấy 

cũng  bởi  cư  sĩ  không  tha  thiết  vì  việc  sanh  tử,  chỉ  đem  “pháp  môn  vượt 

 phàm lên Thánh, dứt trừ hoặc nghiệp, thành tựu tịnh niệm”  làm  việc lấy có 

bên  ngoài.  Duyên  cớ  không  được  thật  hiệu  là  tại  chỗ  đó!  Phải  thường  xét 

nghĩ:  “thân  người  khó  được,  pháp  Phật  khó  nghe,  môn  Tịnh  độ  rất  là  khó 

 gặp. Nay ta đã may mắn được thân trượng phu, lại có phước duyên gặp môn 

 Tịnh  độ,  dám  đâu  đem  ngày  giờ  hữu  hạn  để  cho  sắc,  thanh,  danh,  lợi  làm 

 tiêu  mòn  hầu  hết  ư?  Nỡ  cam  chịu  mãi  kiếp  sống  suông  chết  uổng,  rồi  vẫn 

 đắm chìm trong sáu nẻo, không biết chừng nào thoát ly đó ư?”  Lại phải đem 

một chữ chết dán trên đầu, khi gặp những cảnh không nên tham luyến, liền 

biết đó là vạc dầu lò lửa để làm khổ lụy cho  mình, thì quyết không đến đỗi 

như con sâu bướm bay vào đèn tự tìm lấy sự thiêu đốt. Lúc gặp những điều 

đáng  làm,  lại  nghĩ đó  là thuyền  từ cứu khổ, tất không còn sụt sè trong  việc 

nhân nghĩa, biếng trễ trên bước tu hành. Được như thế, cảnh trần cũng có thể 

làm duyên nhập đạo, đâu phải từ bỏ hết sự đời mới là tu niệm? Nếu tâm có 

chủ trương, không xoay theo hoàn cảnh, thì trần lao chính là giải thoát. Cho 

nên  trong  Kinh  Kim  Cang  luôn  luôn  khuyên  bảo  chẳng  nên  trụ  tướng;  tuy 

phát tâm độ tất cả chúng sanh, song không thấy mình là người hóa độ, chúng 

sanh là kẻ được độ, cho đến dù chứng đạo cũng không thấy có tướng thọ giả 

của quả Vô Dư Niết bàn. Đó mới là người thật hành đạo Bồ tát. Nếu trái lại, 

dù  có  độ  sanh  hay  tu  muôn  công  đức  cũng  không  thể  hợp  với  thật  tướng 

nhứt thừa, vì chẳng hiểu chúng sanh đương thể là Phật, trong tánh bình đẳng 

lầm khởi tâm phân biệt, khiến cho sự lợi ích vô vi hóa thành phước hữu vi. 

Như thế làm sao thoát khỏi vòng ràng buộc của sắc tài danh lợi? 

Người  đời  phải  có  bổn  phận,  nhưng  ngoài  phần  việc  của  mình,  chớ  thêm 

điều chi  vô  ích. Nên  để thời  giờ ấy, tùy phần  tùy sức tụng kinh  niệm  Phật, 

quyết  chí  cầu  sanh  Tây  phương.  Đối  với  tất  cả  việc  lành,  hoặc  ra  của  tiền, 

hoặc dùng lời để tán trợ, nếu không thì phát lòng vui theo, cũng có công đức. 

Và  phải  đem  những  điều  này  hồi  hướng,  phụ  giúp  cho  sự  vãng  sanh.  Như 

thuyền đã đi theo nước xuôi lại thêm chèo chống, chẳng là mau về bến hơn 

đó ư? Ba mươi tháng chạp là ngày cuối năm, nếu không có dự bị saün sàng 

trước, đâu thể tránh khỏi các tay chủ nợ? Giờ phút lâm chung chính là ngày 

ba  mươi tháng chạp của  một đời,  nếu chưa đủ tư lương Tín Nguyện  Hạnh, 

vẫn  còn  nghiệp  ác  tham  giận  mê,  thì  oan  gia  chủ  nợ  từ  vô  lượng  kiếp  đến 

nay, đều tới đòi hỏi lôi kéo. Đừng nói chi kẻ không biết pháp môn Tịnh độ 

phải bó tay theo nghiệp thọ sanh, tức như người biết mà không thiết thật tu 

trì, cũng bị nghiệp lực lôi cuốn vào sáu nẻo, kiếp kiếp chịu luân hồi. Muốn 

cầu  đường  yếu  thoát  khổ,  chỉ  có  mỗi  niệm  sợ  chết  và  chết  mà  đọa  vào  ác 

đạo, thì câu niệm Phật tự thuần, phẩm sen thành tựu, tất cả cảnh trần không 

thể cướp được chánh niệm. 

Tâm  Kinh  nói:  “Soi  thấy  năm  uẩn  đều  không,  vượt  qua  tất  cả  khổ 

 ách.”  Năm  uẩn bao quát  thân tâm  và  ngoại cảnh,  nếu  thấy đó  là không, thì 

chính  nơi  năm  uẩn  mà rời  năm  uẩn, chỗ  nào không  phải pháp  môn đại  giải 

thoát, cảnh giới đại Niết bàn? 

---o0o--- 

22/ Thơ Đáp Nhạc Tiên Kiều 

Muốn  trong  hiện  đời  thật  ích,  phải  y  pháp  môn  Tịnh  độ,  tín  nguyện  niệm 

Phật cầu sanh Tây phương, tất sẽ thoát đường sanh tử. Nếu chẳng thế, đừng 

nói  kẻ  không  được  chơn  truyền  của  Phật  giáo  không  thể  giải  thoát,  dù  có 

được cũng tuyệt phần! Vì được chơn truyền  là đại triệt đại  ngộ không phải 

thật  chứng.  Chứng  mới  khỏi  luân  hồi,  ngộ  vẫn  còn  trong  vòng  ấy.  Tu  các 

pháp môn khác, đều phải dứt hoặc chứng chơn mới thoát sanh tử. Riêng môn 

Tịnh độ, chỉ cần đủ tin sâu, nguyện thiết, trì danh hiệu Phật, dứt các điều dữ, 

làm những việc lành, gồm tu cả hai phần chánh trợ, quyết định sẽ vãng sanh. 

Hơn nữa, về phẩm vị còn được chiếm ngôi ưu thắng. Lại chẳng những người 

công hạnh tinh thuần quyết được sanh, mà kẻ phạm tội Ngũ nghịch, Thập ác, 

khi sắp chết biết tỉnh ngộ, hết sức hổ thẹn, sợ hãi chí tâm niệm Phật vài câu 

liền  mạng  chung,  cũng  quyết  được  sanh.  Bởi  đức  Phật  lòng  từ  rộng  lớn, 

chuyên lấy sự độ sanh làm bổn phận. Nếu kẻ nào biết một niệm quay về, liền 

được nhiếp thọ. Đó gọi là  “nương nhờ sức Phật, đới nghiệp vãng sanh.”  

Người đời Mạt pháp, nếu tu các môn khác, không y theo Tịnh độ, chỉ được 

phước báo ở cõi Trời, Người và gieo nhân giải thoát nơi kiếp lâu xa về sau 

mà thôi. Do bởi chúng sanh đời này không đủ sức dứt hoặc nghiệp, nên gốc 

sanh tử hãy còn. Như thế làm sao khỏi mọc lại mầm mộng sanh tử? 

---o0o--- 

23/ Thơ Đáp Cư Sĩ Trương Vân Lôi 

Quyển Nhập Phật Vấn Đáp có thể dẫn dắt kẻ sơ cơ khiến cho họ lần lần đi 

sâu vào giáo lý đạo Phật phát lòng tin chơn chánh. Nếu in ra đem biếu tặng 

để kết pháp duyên, thì công đức còn chi lớn hơn? Những quyển ấy luận rộng 

về sự  lý trong  Phật  giáo, tuy có  nói đến  pháp  môn  Tịnh độ, thật ra chưa tỏ 

bày  hết  ý  nghĩa  của  tông  này.  Nếu  người  đã  có  lòng  tin,  nên  tìm  xem  các 

kinh sách Tịnh độ. Như không đủ phương tiện để khảo duyệt nhiều, thì đọc 

kỹ một quyển Kỉnh Trung Kỉnh Hựu Kỉnh cũng được. Quyển này gom góp 

những  yếu  nghĩa của tông  Tịnh độ, chia thành  môn  loại  rõ ràng, rất  lợi  ích 

cho kẻ sơ cơ. Nếu được xem, có thể đi  thẳng  vào chỗ  nhiệm  mầu của  môn 

niệm Phật, đỡ tốn công nghiên cứu các kinh sách Tịnh độ khác. 

Phật  pháp  tùy  người  mà  lập,  quyết  không  nên  chấp  theo  quy  củ  thông 

thường, khiến cho trái với căn cơ và mất sự lợi lớn: một đời được liễu thoát. 

Vậy  nên  lượng  theo  căn  tánh  mình,  tự  sắp  đặt  nghi  thức  tu  trì.  Chú  Vãng 

Sanh  bằng  Phạm  Văn,  học  được  rất  tốt,  song  chớ  nên  sanh  lòng  phân  biệt 

cho  lối  tụng  xưa  nay  là  không  đúng.  Nếu  có  quan  niệm  ấy,  sẽ  vướng  thêm 

mối nghi ngờ đối với tất cả chú văn trong đại tạng, rồi nhận lầm rằng những 

bài ấy không hợp ý Phật. Nên biết thuở xưa các bậc tôn đức dịch kinh, chẳng 

phải  là  làm  việc  luống  suông,  chớ  thấy  lối  dịch  mới  khác  hơn,  vội  xem 

thường  lối cũ.  Hơn  ngàn  năm trở  lại đây,  người tụng chú theo bản dịch cũ, 

được lợi ích biết bao nhiêu, đâu phải những người ấy đều không hiểu Phạm 

văn? Vậy học vẫn nên học, nhưng đừng sanh quan niệm hơn kém thấp cao, 

thì sự lợi ích tự nhiên không thể nghĩ bàn! 

Phép trì chú cũng giống như cách tham câu thoại đầu. Tham câu thoại đầu, 

vì không thể  giải  nghĩa,  nên dứt được tình phàm phân biệt, chứng  vào tánh 

thiên  chơn.  Trì  chú  bởi  không  biết  nghĩa  lý,  chỉ  hết  lòng  thành  khẩn  tụng 

niệm,  nên  nghiệp chướng tiêu  trừ, phước huệ to  rộng. Những sự lợi  ích ấy, 

không thể đem tâm tư nghĩ ngợi suy lường. Nghi thức lễ Phật không tiện lập 

riêng  cho  người  có  việc  cần  kíp,  chỉ  nên  hết  lòng  thành  khẩn,  miệng  xưng 

danh, thân cúi lạy, tưởng như Phật hiện ở trước là được. Sống trong đời kiếp 

trược, chúng sanh tranh đua giết hại lẫn nhau, nếu không có lá bùa hộ thân, 

chắc khó khỏi tai họa. Lá bùa ấy, chính là chí thành lễ niệm Phật A Di Đà. 

Lại, đức Quán Thế Âm Đại sĩ bi nguyện rộng sâu, tìm tiếng cứu khổ, tùy cơ 

cảm liền ứng hiện, ngoài thời hôm sớm lễ Phật, nên thêm lễ niệm Đại sĩ, tất 

sẽ được sự gia bị trong âm thầm, có thể đổi họa làm phước, gặp rủi hóa may 

mà chính mình không tự biết. 

Trên đây là lời kẻ quê mùa ở phương ngoại vì người tri kỷ lập phép cứu đời. 

Nếu nói rằng “vì tất cả thế gian”, chẳng phải là không thể được, chỉ e người 

đời không chịu y phương pháp thực hành, thì biết làm sao? 



---o0o--- 

24/ Thơ Gởi Cư Sĩ Tạ Dung Thoát 

Nơi  quê  hương  của  các  hạ  được  biết  pháp  môn  niệm  Phật,  là  do  Lâm  Giới 

Sanh thỉnh kinh sách Tịnh độ đem về truyền bá. Nếu trong đời trước các vị 

cư  sĩ  không  trồng  căn  lành  đối  với  pháp  môn  ấy,  thì  đâu  có  thể  lấy  gương 

xưa  làm  Thầy,  sau  khi  nghe  rồi  liền  sanh  lòng  tín  nguyện,  tự  tu  và  khuyên 

người ư? Và, đâu có thể trong vòng không đầy mười lăm năm, đạo pháp lan 

rộng như thế ư? 

Xét về thiên tư và cảnh duyên của các hạ đối với thời cơ pháp vận hiện nay, 

thì chỉ nên giữ năm giới để hộ trì Tam bảo, truyền Tịnh độ mà khuyên chúng 

vãng sanh, là hợp lý hợp thời và cần yếu hơn hết. Tại sao tôi lại nói như thế? 

Vì,  các  hạ  tuổi  đã  hơn  bốn  mươi,  căn  tánh  chưa  phải  là  bậc  thượng,  nếu 

muốn  nghiên  cứu  Tạng  Kinh,  tham  hỏi  hàng  tri  thức,  e  cho  pháp  môn  quá 

rộng,  ngày  tháng  chẳng  nhiều,  rồi  khi  trở  tay  không  kịp,  có  sự  ăn  năn.  Lại 

hiện  nay  tuy  có  bậc  tri  thức,  song  Tăng  chúng  phần  nhiều  đều  ô  lạm,  bạn 

đồng  hạnh  ít  người  (đồng  hạnh:  bạn  giúp  đỡ  về  phần  tu  tập,  có  thể  khiển 

trách lẫn nhau, khiến cho đạo hạnh tiến thêm), nếu khi chí hướng thượng suy 

kém, tất sự biếng trễ cũng nương theo, khó bề gắng gượng. Như tôi năm hai 

mươi  mốt tuổi, từ cha mẹ xuất gia, cũng có thể gọi là lập chí mạnh và phát 

tâm chơn. Nhưng  đến  nay tuổi đã  năm  mươi ba,  mà bên tông bên  giáo đều 

không sở đắc chi cả. Nghĩ tủi thẹn luống phụ ơn mẹ cha, uổng làm con đức 

Phật! Song cũng may, đối với môn Tịnh độ, khi mới xuất gia học Kinh A Di 

Đà,  tôi  đã  sanh  lòng  tin,  thật  chưa  nhờ  bậc  tri  thức  nào  chỉ  dạy.  Vì  lúc  đó 

Thầy thọ nghiệp và các vị tri thức chỉ chuyên về sự tham cứu, những lời khai 

thị  đều  phá  môn  Tịnh  độ.  Tôi  lượng  biết  sức  mình,  nên  không  lay  chuyển 

theo ai, dù Phật, Tổ hiện thân cũng chẳng đổi ý, huống nữa là lời nói của bậc 

tri  thức  bên  tông  Thiền?  Lại  hiện  nay,  chánh  yếu  tà  mạnh,  việc  hộ  trì  Phật 

pháp, với tục thì dễ, với tăng lại khó. Nếu các hạ giữ chắc năm giới, chuyên 

niệm Phật, về phần tu thân lời và hạnh hiệp nhau, thì có thể truyền bá chánh 

pháp, làm lợi ích cho mọi người. Song chớ nên ở địa vị Thầy mà tự cao, và 

thọ tiền của để lợi dưỡng. Phải đem lẽ chánh khuyên bảo những kẻ thân sơ, 

tất mọi người đều mến đức vâng theo lời. Đó gọi là:  “sửa mình được chánh, 

 tuy  không  bảo  người  cũng  theo,  như  cỏ  ở  trước  ngọn  gió  tất  phải  thuận 

 chiều  vậy.”  Lệnh  lang  không  tin  đạo  Phật,  cũng  chẳng  nên  ép,  đợi  khi  nào 

cảnh ngộ đẩy đưa khiến cho tánh thiên chơn phát lộ, chừng ấy chỉ dùng một 

lời  nhắc  bảo,  tự  nhiên  tấm  lòng  của  y  sẽ  phơi  phới  hướng  về  chánh  pháp, 

khó nỗi cản ngăn. 

Liên  xã  mới  mở phải có quy tắc  nhất định và thận trọng  về  việc cho  người 

nữ dự vào. Chẳng nên bắt chước theo các nơi khác, thờ ơ không kiểm ước, 

để  đến  đỗi  một  pháp  vừa  lập  trăm  mối  tệ  sanh  theo,  điều  ấy  rất  cần  yếu. 

Không cơ duyên được lễ bái Xá Lợi và gần gũi tòng lâm, việc ấy có hại gì? 

Nếu  khi  thấy  tượng  Phật,  tưởng  như  Phật  sống,  thấy  Kinh  Phật,  lời  Tổ, 

tưởng  như  Phật,  Tổ  đối  trước  mình  chỉ  dạy,  tấm  lòng  kỉnh  sợ  không  dám 

biếng trễ, tức là trọn ngày được thấy Phật và gần gũi các bậc Bồ tát, Tổ sư, 

Thiện tri thức. Như thế, Xá Lợi và tòng lâm có thấm vào đâu? Về tập quán 

thô  lỗ,  đừng  nói  hàng  cư sĩ,  nếu  người  xuất  gia  mà  không  chơn  tu,  lại  còn 

quá hơn thế tục. Muốn trừ bỏ tánh ấy, trước phải nhận rõ các pháp giữa đời 

đều là khổ, không, vô thường, vô ngã, hoặc nhơ nhớp, thì ba ngọn lửa tham, 

giận,  mê,  sẽ  dịu  tắt  lần.  Nếu  chưa  dứt  được,  phải  dùng  lòng  ngay  thật,  xót 

thương,  nhẫn  nhục,  tha  thứ  mà  đối  trị.  Thảng  hoặc  còn  chưa  dứt,  cứ  tưởng 

rằng  mình  đã  chết,  thì  bao  nhiêu  sự  nóng  bức  đều  hóa  thành  mát  mẻ  tươi 

nhuần.  Kinh  Báo  Ân dạy phải  lần  lượt thọ giới, người  xuất  gia khi thọ  giới 

cũng y theo thứ đệ: giới Sa di, Tỳ kheo và Bồ tát. Nhưng người xưa thọ giới 

là  phát  tâm  vì  dứt  sự  sanh  tử,  trái  lại,  người  đời  nay  phần  nhiều  đều  muốn 

cho ra vẻ một vị đại Tăng, đắc giới hay không, chẳng cần nghĩ đến. Vì thế, 

mấy ông sư thiếu học thiếu tu bên ngoài, đều là những người đã thọ qua ba 

đàn đại giới cả. Sự tệ đó do bởi vua Thế Tổ nhà Thanh bỏ độ điệp, bãi lệ thí 

Tăng  mà ra. Cho đến những kẻ  xưng  là Thầy  người, song chỉ cầu danh  lợi, 

tham quyến thuộc, cũng xuất phát từ nguyên nhân ấy. Tôi e chư Tăng ở quí 

địa không rõ điều này, bảo rằng độ người xuất gia là việc rất tốt, để cho hạng 

vô  lại  lẫn  vào  cửa  Phật  phá  hủy  chánh  pháp,  nên  chẳng  sợ  tị  hiềm  mà  nói 

thẳng ra. 

Môn Tịnh độ là pháp rất  mầu nhiệm, viên đốn nhất trong  một đời thời giáo 

của  đức  Như  Lai.  (Viên  đốn:  một  pháp  đủ  tất  cả  pháp  là  viên,  hiện  đời  tu, 

hiện đời giải thoát là đốn). Hạng phàm phu thấp kém đều được dự vào, bậc 

Đẳng giác Bồ tát cũng không thể vượt ra ngoài pháp ấy. Thật là con đường 

rất tắt để mau đi đến quả Phật cho thượng Thánh hạ phàm. chư Phật, chư Tổ 

đều  dùng  môn  này  làm  chiếc  thuyền  từ  để  độ  khắp  tất  cả  chúng  sanh.  Đối 

với một pháp như thế mà chẳng sanh lòng tin, hoặc tin mà không chơn thiết, 

đó  là  người  nghiệp  chướng  sâu  nặng,  không  ưng  được  giải  thoát,  sẽ  phải 

chịu khổ  luân  hồi  không biết  lúc  nào ra khỏi.  Khi  đã ở trong  vòng sanh  tử, 

dù  có  được  làm  thân  Trời,  Người  cũng  ngắn  ngủi  như  lữ  khách  nghỉ  nơi 

quán trọ. Trái lại, phần đọa vào ác đạo, thời gian rất lâu dài, như người ở yên 

nơi  quê  nhà.  Mỗi  khi  tôi  nghĩ  đến  điều  này,  bất  giác  cả  sợ,  nên  chẳng  nài 

mỏi nhọc, khẩn thiết tỏ với đồng nhân. Nay xin dẫn một bằng chứng rõ ràng, 

để các hạ phát thêm lòng tín nguyện và đem ra khuyên bảo mọi người. 

Những kinh chuyên nói về tông Tịnh độ, có ba quyển: Phật Thuyết A Di Đà, 

Quán  Vô  Lượng  Thọ  và  Vô  Lượng  Thọ  Kinh.  Ngoài  ra,  các  kinh  điển  Đại 

thừa phần nhiều đều phát minh pháp môn này. Như Kinh Hoa Nghiêm là khi 

đức Phật mới thành đạo, vì các bậc pháp thân Đại sĩ trong bốn mươi mốt vị: 

Thập trụ, Thập hạnh, Thập hồi hướng, Thập địa, Đẳng giác, nói pháp cao cả 

về giới ngoại, hàng phàm phu và Nhị thừa đều không thể biết được. Sau rốt, 

trong  phẩm  Nhập  Pháp  Giới,  Thiện  Tài  đồng  tử  vâng  lời  dạy  của  đức  Văn 

Thù, đi tham phỏng khắp các bậc tri thức. (Đồng tử: danh từ xưng tặng bậc 

dứt  hoặc  chứng  chơn,  phá  vô  minh  trở  về  bản  tánh,  tâm  hạnh  trong  sạch 

chân thật ví như kẻ đồng tử. Người đời không biết, vẽ hình tượng nhi đồng 

là  sai  lầm.  Như  đức  Văn  Thù,  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  có  chỗ  gọi  là  Văn 

Thù Đồng Tử. Các kinh khác đôi khi cũng dùng danh từ này để xưng những 

bậc  Bồ  tát).  Ban  đầu  Đồng  Tử ra  mắt  Ngài  Đức  Vân  nghe  pháp  môn  niệm 

Phật,  liền  chứng  bậc  Sơ  trụ.  Kế  đó  lần  lượt  tham  học  mọi  nơi  đều  được 

chứng, cho đến vị tri thức thứ năm mươi ba là đức Phổ Hiền. Bấy giờ, Bồ tát 

Phổ Hiền dùng oai thần gia bị, khiến cho chỗ chứng của Đồng Tử bằng mình 

và chư Phật, (đây gọi là Đẳng giác Bồ tát) rồi khuyên Ngài Thiện Tài cùng 

hải chúng Bồ tát trong cõi Hoa Tạng phát mười nguyện rộng lớn, đem công 

đức ấy hồi hướng về Tây phương Cực lạc, để cầu mau phương tròn quả Vô 

thượng  Bồ  đề.  Lại, chương  Hạ Phẩm  Hạ  Sanh trong  Kinh Quán Vô  Lượng 

Thọ  nói:  “Những  chúng  sanh  tạo  năm  tội  nghịch,  mười  điều  ác,  làm  đủ 

 những việc chẳng lành, sẽ phải đọa vào Địa ngục, trải qua nhiều kiếp chịu 

 sự khổ vô cùng. Nhưng nếu kẻ ấy khi sắp chết gặp bậc Thiện tri thức khuyên 

 bảo niệm Phật, liền vâng lời niệm đủ mười câu, tức thì tội chướng tiêu trừ, 

 được vãng sanh.”  Như Trương  Thiện  Hòa, Trương Chung Quì, trong  Long 

Thơ  Tịnh Độ Văn chính  là  hạng  người đó. Thế thì, trên  như đức Văn Thù, 

Phổ  Hiền  là  những bậc Đại Bồ tát, dưới  như kẻ phạm  năm  nghịch  mười ác 

sắp đọa tam đồ, đều thuộc về cơ nhiếp hóa của môn Tịnh độ. Bao nhiêu đó 

cũng đủ thấy pháp môn này quảng đại không bỏ sót một ai, và đức A Di Đà 

hạnh nguyện rộng sâu, xem chúng sanh bình đẳng. Tôi thường có đôi liễn: 

 “Bỏ đường tắt Tây phương, chín cõi chúng sanh khó thể được tròn nên quả 

 giác.  

 Rời cửa mầu Tịnh độ, mười phương chư Phật không vẹn toàn độ khắp hàng 

 mê.”  

Các  hạ  gắng  phát  lòng  mạnh  mẽ  tinh  tiến,  đảm  đương  pháp  này.  Nên  đem 

những  ngôn  luận  hợp cơ về sự truyền dương  Tịnh độ của  người  xưa,  giảng 

lại  cho  trong  thôn  ấp  nghe.  Làm  sao  cho  ở  trần  không  nhiễm,  nơi  tục  tu 

chơn,  mới  hợp  với danh  nghĩa  hai chữ  “Dung Thoát” . Vì  “Dung Thoát”  là 

lẫn với trần mà thoát khỏi trần vậy. Đó là ý kiến quê hèn của tôi, các hạ nghĩ 

thế nào? Xin suy gẫm lại. 

---o0o--- 

25/ Thơ Đáp Cho Cư Sĩ Tạ Thành Minh 

Được thơ, biết nơi quí địa còn có tâm pháp của Nho, Phật, các hạ lại hết sức 

đảm đương, tôi rất lấy làm vui đẹp! Đến như những lời khen tôi, thật là đưa 

ngọn cỏ khỏi lầu cao, khoe mắt cá hơn châu ngọc, quá dùng theo lối khách 

sáo ngoài đời, khiến cho người xiết bao hổ thẹn! „n Quang vẫn một kẻ dung 

tăng, hằng đón lấy canh thừa cơm hẩm nơi nhà bậc phú trưởng giả để tự nuôi 

sống,  nếu  có  ai  không  chê  rằng  nặng  mùi,  cũng  đem  để  chia  sớt  cho  nhau. 

Nhưng  cư  sĩ  Từ  Huất  Như  bảo  rằng  thức  ăn  ấy  có  ích  cho  người  đói,  nên 

mấy  phen  đem  lời  kẻ  quê  mùa  này  in  ra  lưu  bố,  tuy  về  ý  có  phần  khả  thủ, 

song văn chương không đáng để nhìn. Chẳng dè bộ Văn Sao của tôi lại làm 

lờn  mắt  xanh của các  hạ, thật  nghĩ cảm thẹn không cùng! Trong ấy,  những 

điểm: chánh tâm, thành kính, dùng để đối trị sự tìm cầu bên ngoài, sự không 

biết  kiêng  sợ  của  người  đời  nay,  cũng  có  đôi  phần  ích  lợi  cho  kẻ  sơ  học. 

Nhưng, nếu bậc thông Tông hiểu Giáo được trông thấy, chắc không khỏi bắt 

nhợn ra. Tuy nhiên, nếu mửa hết những thức ăn khó tiêu của Tông Giáo, thì 

canh thừa cơm hẩm ấy cũng có thể bồi bổ ngươn khí, đợi đến khi sức khỏe 

phục hồi, lại dùng thứ cao lương mỹ vị mới được thật ích. 

Về các pháp môn: Luật, Giáo, Thiền, Tịnh, thứ nào hợp cơ, xin xem kỹ bài 

Tịnh Độ Quyết Nghi Luận trong Văn Sao của tôi sẽ tự rõ. Bậc đại thông gia 

tuy gồm tu Thiền, Tịnh, song tất lấy Tịnh độ làm chủ. Nếu như hạng người 

thường không cần phải nghiên cứu khắp kinh luận sâu xa, chỉ nên làm lành 

dứt dữ, một lòng niệm Phật cầu về Tây phương mà thôi. Hạng người ấy vẫn 

sinh sống theo đời mà gồm tu đạo xuất thế, tuy tợ hồ bình thường không chi 

kỳ  lạ,  song  được  sự  lợi  ích  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Vì  kẻ  quê  mùa  dốt  nát  chỉ 

dùng  lòng  chơn  thành  tin  tưởng  niệm  Phật,  nên  có  thể  thầm  hợp  cùng  đạo 

mầu, cảm thông với trí Phật. Người thông hiểu giáo lý, nơi tâm thường hay 

tính toán suy  lường,  nên trọn  ngày thức thần ở trong  vòng phân biệt, so  lại 

không bằng sự chơn thành của  hạng  ngu  tối  kia. Cho  nên, kẻ quê dốt  niệm 

Phật rất dễ được lợi ích. Bậc đại thông gia như có thể buông bỏ tất cả cũng 

dễ được lợi ích; trái lại nếu chỉ suy lường nghĩa lý, chẳng những không đắc 

ích, e có khi trở thành bệnh, hoặc chưa được cho là được, lạc vào phái ngông 

cuồng. 

Phép tham thiền chẳng phải là cơ duyên của người đời nay, dù có học cũng 

thành sự hiểu biết về văn tự, quyết không thể tỏ suốt tâm tánh. Tại sao thế? 

Vì  thiếu  bậc  Thiện  tri  thức  dắt  dìu  chỉ  định,  lại  người  học  chẳng  biết  tham 

thiền  là  thế  nào,  phần  nhiều  tuy  gọi  tham  thiền,  song  thật  ra  là  ngộ  nhận. 

Trong  bài  luận  “Tông  cùng  Giáo  không  nên  lẫn  lộn”  và  “Tịnh  Độ  Quyết 

 Nghi” , tôi đã chỉ phần đại khái về việc trên đây. Người đời nay, không luận 

căn cơ thượng, trung, hạ, đều phải gìn luân thường, giữ lòng thành kính, tin 

chắc lý nhân quả, làm những điều lành và chuyên niệm Phật cầu sanh về Tây 

phương. Nhân quả  là cái  lò  lớn để  nung phàm  luyện Thánh  trong đạo pháp 

thế và xuất thế gian. Nếu trước tiên không nghiên cứu về nhân quả, sau khi 

thông hiểu Tông Giáo, e cho còn sự lỗi lầm đối với vấn đề này, và đã lỗi lầm 

tất  có  phần  sa  đọa.  Vì  thế,  chớ  cho  nhân  quả  là  cạn  cợt  mà  xem  thường. 

Phàm phu vì tâm lượng nhỏ hẹp nên không hiểu thấu những chỗ nói về nhân 

quả trong kinh, thật ra, các đấng Như Lai thành Chánh giác, chúng sanh đọa 

tam  đồ,  đều  chẳng  ngoài  đạo  lý  ấy.  Nên  lấy  pháp  thiển  cận  ở  đời  để  làm 

phương  tiện  vào  đạo  mầu,  như  các  thiên:  Văn  Xương  Âm  Chất,  Thái 

Thượng Cảm Ứng chẳng hạn. Mấy quyển ấy, nếu xem kỹ và thực hành theo 

thì mỗi người đều có thể thoát nẻo luân hồi, hoặc ít ra cũng làm được hạng 

dân  lương thiện. Niệm  Phật tuy trọng ở sự vãng sanh,  nhưng khi  niệm  đến 

cùng cực cũng ngộ được chân tâm, chẳng phải đối với đời hiện tại hoàn toàn 

không  lợi  ích.  Thuở  xưa,  Thiền  sư  Minh  Giáo  Tung  mỗi  ngày  niệm  Thánh 

hiệu Quán  Âm  mười  muôn câu,  về sau  những kinh sách ở đời, Ngài  không 

đọc  mà biết cả. Nên  xem Tịnh Độ Thập Yếu, Tịnh  Độ Thánh  Hiền  Lục, sẽ 

biết  niệm  Phật  là  nhiệm  mầu.  Về  điều  này,  trong  Văn  Sao  của  tôi  cũng 

thường nói đến. Các hạ bảo:  “Niệm Phật không được lợi ích ngay trong đời 

 hiện  tại” ,  đó  là  bởi  chính  mình  chưa  nghiên  cứu  các  kinh  luận  của  Tịnh 

Tông. Cho đến quyển Văn Sao của tôi, có lẽ các hạ cũng đọc qua như người 

chạy ngựa xem đèn, không tế tâm tìm hiểu. 

Đến  như  giới  luật,  chẳng  những  chỉ  riêng  về  hình  thức  bên  ngoài,  mà  nếu 

không giữ lòng thành kính cũng là trái phạm. Nhân quả chính là trụ cốt của 

luật, nếu không biết hoặc mù mờ đối với đạo lý này, tức đã trái luật, lỗi lầm. 

Người  niệm  Phật,  như  giữ  được  tâm  niệm  hợp  với  chánh  lý,  thì  trong  một 

hạnh gồm đủ cả: Luật, Giáo, Tịnh, Thiền. Nên biết, tu các pháp môn kia đều 

phải dứt hết hoặc nghiệp không còn mảy tơ, mới được giải thoát. Riêng môn 

Tịnh độ, nếu người trừ sạch phiền não được vãng sanh, tất mau chứng pháp 

thân, kẻ nghiệp chướng còn nặng, khi về Cực lạc, cũng đã lên cõi Thánh. So 

lại  hai  phương  diện,  một  bên  toàn  dùng  sức  mình,  một  bên  nương  nhờ  sức 

Phật, sự hơn kém cách xa như vực với trời. Có nhiều kẻ thông minh, mỗi khi 

đọc sách về tông Thiền thấy có ý vị, liền tự cho mình là thiền khách, muốn 

làm bậc cao nhân. Hạng ấy không biết Thiền, Tịnh là thế nào, lầm chuốc lấy 

lỗi tự tôn tự đại. Những kẻ có kiến giải như thế, quyết không nên bắt chước. 

Nếu noi theo, thì với việc thoát sanh tử, e cho trải qua kiếp số như bụi cũng 

khó mong cầu. 

Xin xem kỹ lại quyển Văn Sao của tôi sẽ tự rõ. 

---o0o--- 

26/ Thơ đáp Cư Sĩ Mã Khế Tây (1 - 3) 

1.  Thời khóa  niệm  Phật  nên tùy chỗ thích  hợp riêng của  mỗi  người  mà  lập. 

Theo  nghi thức ở Niệm Phật Đường của các chùa  hiện  nay, đều  trước tụng 

Kinh  A  Di  Đà,  kế  tụng  ba  biến  chú  Vãng  Sanh,  xong  lại  đọc  bài  kệ  khen 

Phật, đến cuối bài, tiếp niệm  “Nam Mô Tây phương Cực lạc Thế Giới, Đại 

 Từ  Đại  Bi  A Di  Đà  Phật” ,  rồi  đứng  dậy  đi  quanh  theo  bàn  Phật  mà  niệm. 

Phép đi nhiễu quanh phải từ Đông qua Nam, Tây qua Bắc, đó gọi là thuận, là 

tùy hỷ và như thế mới có công đức. Ở Tây Vức rất trọng phép đi nhiễu, nước 

ta  cũng  dùng  phép  này,  kiêm  cả  sự  lễ  bái  để  tỏ  lòng  kính  thành.  Nếu  đi  từ 

Đông qua Bắc, Tây qua Nam, tức là trái ngược, có tội lỗi, điều này cần nên 

biết.  Đi  nhiễu  quanh  niệm  Phật  được  một  lúc,  rồi  ngồi  xuống  niệm  thầm, 

ước một khắc lại niệm ra tiếng. Khi sắp xong, quì niệm Phật mười câu, Quán 

Âm, Thế Chí, Thanh Tịnh Hải Chúng, mỗi Thánh hiệu đều ba lần, kế đọc bài 

văn phát nguyện, tụng Tam Tự Quy Y, rồi lễ Phật lui ra. Người tại gia, nếu 

chỗ nơi chật hẹp khó đi vi nhiễu, thì quì, đứng, hoặc ngồi niệm cũng được. 

Tóm lại, phải tùy tiện theo cảnh duyên, tinh thần, sức khỏe của cá nhân mà 

định, nếu nhờ người khác lập pháp thức cho, e không được hoàn toàn. 

 “Niệm  mà  không  niệm,  không  niệm  mà  niệm” ,  là  cảnh  giới  của  người  đã 

niệm  đến  trình  độ  tâm  Phật  hợp  nhau.  Đến  lúc  ấy,  tuy  thường  niệm  Phật 

nhưng  không  có  tướng  khởi  lòng  động  niệm,  tuy  không  khởi  lòng  động 

niệm, mà vẫn hằng xưng niệm, hoặc ức niệm. (Chưa đến lúc tương ứng, nếu 

chẳng  khởi  động  tâm  niệm  mà  niệm,  thì  không  niệm  được).  Không  niệm 

đây, đừng nhận lầm là chẳng niệm Phật, vì đó là chỉ cho trạng thái tuyệt sự 

khởi  tâm  động  niệm,  thật  ra  thì  mỗi  câu  Phật  hiệu  vẫn  nối  nhau  không  hở 

dứt. Cảnh giới ấy không dễ gì được, chớ nên nhận lầm. Phép quán tưởng tuy 

tốt,  nhưng cần phải biết tượng  Phật  mình  thấy,  thuộc  về duy  tâm  hiện;  nếu 

nhận  lầm  là cảnh  ngoài, có khi  ma dựa phát cuồng. Duy tâm  hiện  là tượng 

Phật  tuy  rõ  ràng,  song  không  phải  hình  tướng  chất  ngại,  thật  có,  nếu  nhận 

định  như  thế  thì  thành  cảnh  ma.  Lúc  niệm  Phật  mắt  nhắm  hay  mở,  cũng 

thuộc về việc tùy nghi... Kiêm trì Thánh hiệu Quán Âm, rất được chỗ nương 

tựa, tất cả mọi người đều nên tu như thế. Khi làm việc, không giữ được tịnh 

niệm,  vì  chưa  đến  cảnh  giới  một  lòng  chẳng  loạn.  Như thế  tất  khó  khỏi  sự 

ngăn  cách,  bởi  một  tâm  không  có  hai  dụng.  Nên  thường  định  tâm  soi  vào 

trong. 

Mỗi người đều phải giữ bổn phận, như ngươi trên có bà nội, cha mẹ, dưới có 

vợ cùng em dại, chức nghiệp lại nhàn nhã rất dễ tu trì. Ở hoàn cảnh ấy chẳng 

thiết  thật  dụng  công,  còn  muốn  xuất  gia  làm  chi?  Có  chắc  rằng  ngươi  xuất 

gia,  lại được cơ duyên tốt như thế để chuyên tâm tu  hành chăng?  Nên biết, 

xuất gia có bổn phận của kẻ xuất gia, đâu phải bỏ tất cả công việc? Như Ấn 

Quang đây xem ra như người vô sự, nhưng cũng bị bận buộc hầu hết tháng 

năm, không rỗi rảnh để chuyên tâm niệm Phật, huống là kẻ khác ư? Vậy nên 

tùy sức tu trì, đừng tưởng nghĩ việc chi ngoài bổn phận. 

Đó là hạnh phúc cho ngươi, mà cũng là điều ta mong ước. 

2.  Người tu hành rất cần yên tâm tịnh dưỡng. Ngươi tên Tịnh Am, sao chẳng 

xét tên nhớ nghĩa, cứ sanh thêm việc để cho mọi người lờn chán, chính mình 

lại  vương  lấy các chứng:  uất  hơi,  xây  xẩm, đau đầu? Nếu  ngươi còn chẳng 

biết tự trọng, tất rồi sẽ thổ huyết, nhẹ thì thành phế tật, nặng hoặc đến thân 

mạng  không  toàn.  Chừng  đó  lại  để  cho  người  đời  mai  mỉa  rằng  ngươi  học 

Phật  tu  hành,  chẳng  những  không  lợi  ích  còn  bị  tổn  thêm!  Rồi  cũng  từ 

nguyên nhân ấy, một hạng kém hiểu biết sanh lòng phỉ báng, bảo: Đó là sự 

tai hại của Phật pháp. Họ lại tìm đủ cách ngăn trở kẻ khác tu niệm, phá mất 

căn  lành của  người,  mấy ai  tìm  hiểu  lỗi ấy  do  ngươi  không thật  hành đúng 

theo  Phật  giáo.  Vậy  ngươi  phải  biết  điều  hay  dở,  gắng  giữ  tròn  bổn  phận 

người tu, làm sao cho được sự cảm thông trong thầm lặng. Bệnh của ngươi 

đều do chính mình chuốc lấy, không tự xét tỉnh, lại còn hỏi ai? 

Vậy ngươi nên mau cải lỗi và nhiếp tâm niệm Phật, kinh điển cũng tạm đình 

lại  đừng  xem.  Cứ  y  theo  lời  ta,  độ  một  vài  tháng  sẽ  được  bình  phục.  Nếu 

chẳng  thế,  thì  xin  tuyệt  nghĩa  Thầy  trò,  ngày  khác  có  gặp  nhau  cũng  đồng 

như người đi đường mà thôi! 

3.  Danh là bề ngoài của sự thật. Có thật có danh vẫn không lấy làm vinh, vì 

đó  thuộc  về  bổn  phận.  Không  thật  có  danh,  đã  nhiều  thẹn  nhục,  huống  chi 

còn  muốn đăng  lên báo để khêu động tai  mắt của khách bốn phương? Việc 

ấy nếu làm ra, mọi người sẽ nghi ngờ bàn luận, tất trở thành cái thật án trộm 

danh khi đời. Ngươi chỉ  biết  một, chẳng biết  hai,  nên ta  phải đôi  phen  giải 

bày  chỉ  rõ.  Với  Phật  pháp,  ngươi  tuy  có  lòng  tin  sâu,  nhưng  lại  ưa  phô 

trương, kết giao, du ngoạn; đó là điều chướng ngại lớn cho sự tu hành. Vả lại 

ngươi tuổi mới hơn hai mươi, mà đã kết giao nhiều như thế, sau này khi học 

Phật  được  tinh  thông,  chắc  mỗi  ngày  không  có  lúc  nào  rỗi  rảnh.  Nên  yên 

tịnh trầm lặng, sự lợi ích sẽ vô cùng! 

Phải gắng dè dặt và tự kiểm thúc lấy! 

---o0o--- 

27/ Thơ Đáp Một Cư Sĩ ở Dõng Giang 

Sắc dục là chứng bệnh chung của người đời. Chẳng những hạng người trung, 

hạ bị nó làm  mê, mà bậc thượng căn nếu không kiêng sợ giữ gìn, cũng khó 

khỏi mang hại. Xưa nay biết bao trang tuấn kiệt có thiên tư làm Thánh hiền, 

chỉ  vì  phá  không  nổi  lớp  cửa  ấy,  trở  thành  kẻ  hèn  ngu  bất  tiếu!  Vô  số  loài 

hữu tình cũng  vì  đó  mà sa đọa  vào tam đồ. Trong  Kinh  Lăng Nghiêm, đức 

Phật bảo Ngài A Nan:  “Nếu chúng sanh ở sáu đường trong các thế giới, dứt 

 được  lòng  dâm,  thì  không  còn  bị  xoay  vần  theo  vòng  sống,  chết.  Ngươi  tu 

 Tam  muội,  vì  cầu  ra  khỏi  trần  lao,  nếu  chẳng  trừ  lòng  dâm,  tất  không  thể 

 nào  giải  thoát.”  Với  người  học  đạo,  vấn  đề  trọng  đại  là  sự  sống  chết,  nếu 

không mau thống trừ căn bệnh kia, làm sao lìa nỗi khổ luân hồi? Như pháp 

môn niệm Phật tuy là đới nghiệp vãng sanh, song nếu đem lòng dâm cố kết, 

tất sẽ cách ngăn  với Phật, đạo cảm  ứng khó giao thông. Muốn dứt  mối  họa 

ấy, không chi hơn khi thấy tất cả người nữ, đều tưởng là thân thuộc, oan gia 

và nhơ nhớp. 

Tưởng  như  thân  thuộc  là  thế  nào?  Khi  thấy  người  người  nữ  tuổi  cao  thì 

tưởng là mẹ, lớn hơn mình tưởng là chị, nhỏ hơn tưởng là em, nhỏ hơn nữa, 

nên  tưởng  là  con.  Người  lòng  dục  dù  mạnh,  quyết  không  dám  đối  với  mẹ, 

chị, em và con, sanh niệm bất chánh. Đó là dùng luân lý ngăn dục tâm khiến 

cho không phát khởi. 

Tưởng như oan gia là thế nào? Người đời, theo tình thường khi thấy sắc đẹp 

liền động lòng luyến ái. Do tâm mê nhiễm ấy, nên đọa vào ác đạo nhiều kiếp 

chịu khổ không được thoát ly. Thế thì vẻ kiều mị đẹp tươi, sánh với cọp, sói, 

rắn rít cùng các thứ thuốc độc, còn hại gấp trăm ngàn lần! Đối với mối oan 

gia rất lớn ấy, còn quyến luyến ưa thích, há chẳng phải là ngu mê quá lắm ư? 

Tưởng nhơ nhớp là thế nào? Sắc đẹp chỉ là một lớp da mỏng bên ngoài. Nếu 

banh  lớp da ấy ra, thì dẫy đầy  những  xương, thịt,  máu,  mủ, đờm, dãi, phẩn 

uế,  hôi  tanh  nhơ  nhớp  không  ai  muốn  nhìn!  Những  thứ không  đáng  ưa  đó, 

chỉ  vì  một  làn  da  mỏng  giấu  che,  làm  cho  người  lầm  sanh  lòng  yêu  mến. 

Như chiếc bình đẹp đựng đồ hôi nhơ, không ai cầm lấy để ngắm, xem. Lớp 

da của  mỹ  nhân chẳng  khác chi chiếc  bình  đẹp kia, trong ấy  nhơ  nhớp còn 

hơn phẩn, đâu nên chỉ ưa thích bề ngoài, quên hẳn bề trong, lầm sanh vọng 

tưởng ư? Nếu không răn dè sợ hãi, thống trừ tập tánh ấy, tất bị vẻ đẹp mỏng 

manh phỉnh gạt,  mũi tên ấy sẽ ghim sâu vào xương tủy, làm sao tự nhổ ra? 

Lúc bình thường đã như thế, mà muốn sau khi chết chẳng đọa vào bào thai, 

việc ấy  không  thể có. Nhưng  vào bào thai người còn khá,  vào thai  loài súc 

thú  mới ra thế nào? Thử suy nghĩ kỹ điều này, tâm thần tự nhiên kinh động 

sợ  hãi!  Song,  muốn  cho  khi  thấy  cảnh  không  khởi  lòng  nhiễm,  trước  phải 

thường  tưởng  ba  điều  trên,  thì  lúc  đối  cảnh  mới  khỏi  bị  lay  chuyển.  Bằng 

chẳng thế, dù không thấy cảnh, ý vẫn mơ tưởng triền  miên, cũng vẫn bị tập 

khí dâm dục ràng buộc. Cho nên, đối với nữ sắc phải xét nhận thấu đáo, quét 

sạch tập quán dục nhiễm, mới có phần tự do. 

Mỗi  ngày,  ngoài chức phận của  mình, cư  sĩ  gắng chuyên tâm  niệm Phật  và 

đem hết lòng thành kính tha thiết sám hối tội nghiệp từ vô thỉ đến nay. Như 

thế,  lâu  ngày  sẽ  có  sự  lợi  ích  không  thể  nghĩ  bàn  mà  chính  mình không  tự 

biết.  Kinh  Pháp  Hoa  nói:  “Nếu  có  chúng  sanh  nào  nhiều  dâm  dục,  thường 

 niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ tát, sẽ được lìa dục” , cho đến  nhiều  giận 

hờn, ngu si cũng như vậy. Thế thì biết, nếu chí thành niệm Thánh hiệu đức A 

Di Đà, tất cũng được tiêu trừ ba món hoặc: tham, giận, mê. Lại, hiện nay là 

thời  buổi  nhiều  hoạn  nạn,  ngoài  giờ  niệm  Phật,  nên  niệm  thêm  Thánh  hiệu 

đức  Quán  Âm.  Như  thế,  sẽ  được  sự  chuyển  biến  rất  mầu  nhiệm  trong  âm 

thầm,  mới  khỏi  cảnh  khi  túc  nghiệp  hiện  ra  không  phương  trốn  tránh.  Phải 

tìm xem những sách: giới dâm, nhân quả, báo ứng, xa lìa bạn bè du đãng thì 

tâm hạnh mới được chánh đáng, vững vàng và Tịnh nghiệp mới có thể thành 

tựu. 

Cố gắng! Cố gắng! 

---o0o--- 

28/ Thơ Đáp Hai Cư Sĩ Ngạn Như, Dật Như 

Xem thơ, thấy nhị vị tỏ ý phiền muộn vì việc đời buộc ràng, không biết làm 

sao được giải thoát. Mọi người đều có bổn phận, duyên sự tuy nhiều nhưng 

nếu  tâm điềm  nhiên  không chuyển theo cảnh, thì đương  lúc bận buộc cũng 

được  giải  thoát  an  nhàn.  Cảnh  trạng  ấy  như  đài  gương  soi  hình,  hình  đến 

không trở ngăn, hình đi chẳng lưu luyến. Nếu không hiểu nghĩa này, dù cho 

bỏ  hết  việc  đời,  nơi  tâm  cũng  còn  vương  vấn,  rộn  ràng  chẳng  yên.  Người 

học Phật biết an theo phận mình, giữ tròn nhiệm vụ, thì dù có tiếp xúc muôn 

duyên,  mỗi  ngày  vẫn  thung  dung  ngoài  cảnh  vật.  Đó  chính  là  nghĩa  “một 

 lòng không trụ, muôn cảnh đều nhàn”  vậy. 

Đến  như niệm  Phật, rất cần ở sự thoát  ly  vòng sống chết. Đã  vì  việc ấy tất 

đối  với  nỗi  khổ  luân  hồi tự sanh chán  nản, với sự vui Cực  lạc tự sanh  mến 

ưa. Thế là trong  một niệm đủ cả hai điều tín nguyện. Thêm vào đó lòng chí 

thành khẩn thiết như con nhớ mẹ, thì sức Phật, sức Pháp và sức công đức tín 

nguyện của tâm mình, ba pháp đều vẹn toàn. Lực dụng ấy ví như vầng nhật 

giữa trời, dù có tuyết sương dầy đặc, không mấy chốc cũng tự rã tan. Người 

mới  niệm  Phật  chưa  đến  lúc  thân  chứng  Tam  muội,  làm  sao  khỏi  có  vọng 

niệm?  Nhưng  nếu biết đem tâm soi  vào trong, không theo  vọng cảnh, cũng 

đã quí lắm rồi! Ví như hai chiến trận đối nhau, cần phải giữ thành lũy mình 

cho chắc, đừng để bên nghịch xâm phạm, phòng khi quân giặc kéo qua liền 

đón lại đánh. Lúc ấy phải đem binh Chánh giác bao vây bốn bên, khiến cho 

đối phương không  đường tẩu thoát, phải chịu quy  hàng. Điều cần  yếu  là  vị 

chủ  soái  phải  thường  thường  tỉnh  táo  đừng  biếng  trễ,  hôn  trầm.  Nếu  phạm 

hai  lỗi  ấy,  chẳng  những  không  phá  được  giặc,  trở  lại  bị  giặc  tiêu  diệt.  Cho 

nên  người  niệm  Phật  nếu  không  biết  nhiếp  tâm,  thì  càng  niệm  càng  sanh 

vọng tưởng. Nếu có thể nhiếp tâm, vọng niệm sẽ lần lần yếu bớt, cho đến khi 

tiêu tán không còn. Nên người xưa có lời kệ: 

 “Học đạo dường như giữ cấm thành,  

 Ngày phòng sáu giặc, tối tinh chuyên.  

 Tướng, quân, chủ soái đều theo lịnh,  

 Chẳng động đao thương nước được yên.” 

  

---o0o--- 

29/ Thơ Đáp Cư Sĩ Bao Sư Hiền 

Hỏa hoạn ở Ôn Châu nghe qua thê thảm! Tai trời nạn nước thật không biết 

đâu là cùng! Cảnh khổ ấy đủ làm bằng chứng cho lời kệ:  “Ba cõi không an, 

 dường như nhà lửa”  trong Kinh Pháp Hoa, và cũng là một duyên nhắc nhở 

rất thiết cho sự tín, nguyện, niệm Phật cầu sanh về Cực lạc. 

Niệm  Phật  chẳng  quy  nhất,  do  bởi  không  tha  thiết  đối  với  việc  sống  chết 

luân  hồi.  Nếu  tưởng  mình  bị  nước  cuốn  lửa  thiêu  không  ai  cứu  vớt,  hoặc 

đang ở vào giờ phút lâm chung sắp đọa Địa ngục, thì tâm tự quy nhất, chẳng 

cần  phải  tìm  phương  pháp  chi  nhiệm  mầu.  Vì  thế,  trong  kinh  thường 

nói:  “Nên nghĩ sự khổ nơi Địa ngục, phát lòng Bồ đề.”  Đây là lời chỉ dạy rất 

thiết  yếu của đấng  đại  giác  Thế Tôn, tiếc  vì  người  đời không chịu thật tâm 

tưởng nghĩ đến. Sự khổ nơi Địa ngục sánh với thảm họa nước lửa, còn gấp 

không lường, không ngằn lần đau đớn hơn! Tưởng đến lửa thiêu nước cuốn 

thì sợ hãi, nghĩ đến Địa ngục lại thờ ơ đó là người trí lực kém tối không thể 

quan sát rõ ràng sự khổ. Giả sử được  một phen tận mắt trông thấy cảnh ấy, 

chắc bất giác lông tóc dựng đứng, xương lóng đều rung, không tự kiềm chế 

được. 

---o0o--- 

30/ Thơ Đáp Pháp Hải Đại Sư 

Hơn mười năm nay, tòa hạ tìm Thầy học đạo để mưu sự lợi ích cho mình và 

người, đó là điều đáng khen ngợi. Nay lại buông bỏ muôn duyên,  một lòng 

niệm  Phật,  lấy  quả  giác  làm  nhân  địa  tu  hành,  có  thể  sẽ  thân  chứng  Tam 

muội và chiếm được phẩm cao. Nếu tòa hạ phát lòng quả quyết thì sự mong 

cầu tất  nhiên thành tựu. Nhưng  người đời  niệm  Phật tuy  nhiều, song chứng 

Tam  muội  rất  ít,  vì  chưa  buông  được  muôn  duyên  giữ  một  niệm,  nên  tâm 

cùng Phật khó dung hợp nhau. Tòa hạ đã thiết thật giữ sạch thân tâm, lẽ nào 

lại không có chỗ sở đắc? Nhưng trong thơ về mấy điểm:  “Tỏ lòng thấy tánh, 

 thoát ly sự sống chết và bằng cứ chứng đạo đến tay” , cần phải đôi chút phân 

biệt. 

Nếu tu theo giáo lý thông thường, dù được tỏ lòng thấy tánh, cũng còn cách 

xa với sự thoát ly sống chết luân hồi, vì cảnh giới ấy thuộc về ngộ chớ không 

phải chứng. Người đời nay ngộ đạo còn rất ít, huống nữa là chứng ư? Chứng 

đạo  thì  hoặc  nghiệp  mới  hết  sạch,  gốc  sanh  tử  đã  dứt,  không  còn  cảm  quả 

luân hồi. Bậc Tu đà hoàn bảy lần sanh lên trời, bảy lần trở lại nhân gian, mới 

tiêu hết hai món hoặc kiến, tư, chứng quả A la hán. Ngài Thiên Thai thị hiện 

ở ngũ phẩm, Ngài Nam Nhạc ở ngôi Thập tín; các bậc Đại sĩ ấy còn ẩn thật 

đức của mình, tự bảo chỉ được địa vị nội, ngoại phàm, thì đâu phải dễ dàng 

khi muốn nói chứng đạo? Song đây là ước theo giáo lý thông thường để luận 

sự khó khăn về chứng đạo trong hiện đời. Nếu cứ theo môn Tịnh độ là pháp 

đặc biệt của đức Như Lai lập ra, thì trên từ bậc Đẳng giác dưới đến hạng tội 

nặng A tỳ, như đủ tín nguyện, đều được nương sức từ của Phật sanh về Cực 

lạc. Khi đã vãng sanh, tất sự tỏ  ngộ cùng  chứng đạo dễ dàng  như lượm cỏ. 

Một điều hơi khác, tòa hạ chuyên tâm niệm Phật, không đề cập đến sự vãng 

sanh trong  lúc  lâm chung,  lại  nói có thể  nắm chắc bằng cứ chứng đạo. Nói 

rằng chứng đạo cũng được, sao lại bảo: bằng cứ đến tay? Nếu bằng cứ đến 

tay thì không cần luận, thảng như không đến mới liệu làm sao? Xét qua ý tứ 

trong lời nói ấy, dường như tòa hạ chỉ niệm Phật suông, không phát lòng tín 

nguyện cầu sanh Cực lạc. Đó là lối dùng sự niệm Phật làm câu thoại đầu của 

nhà  tu  Thiền,  không  đúng  với  tông  chỉ  Tín  Nguyện  Hạnh  trong  môn  Tịnh 

độ.  Niệm  Phật  không  tín  nguyện  so  với  phép  tu  Thiền  tham  câu  thoại  đầu 

tuy công đức lớn hơn, nhưng nếu hoặc nghiệp vẫn còn, tất không được giải 

thoát. Lại bởi không tín nguyện, nên không thể nương nhờ sức Phật tiếp độ, 

vẫn  là  pháp  môn  tự  lực  thông  thường,  rất  khó  chứng  đạo.  Chớ  cho  sự  tín 

nguyện cầu sanh  là thấp kém,  vì trên  hội  Hoa Nghiêm,  hải chúng trong cõi 

Hoa  Tạng đều dùng  mười  đại  nguyện  vương  để  hồi  hướng  vãng sanh. Hơn 

nữa,  các  bậc  Bồ  tát,  Tổ  sư  trong  tông  Tịnh  độ  đều  bảo  phải  phát  lòng  tín 

nguyện  cầu  sanh  Cực  lạc.  Sao  Tòa  hạ  lại  lập  riêng  môn  đình  không  theo 

Thánh  quy  của  Phật,  Tổ  như thế?  Và,  người  đã  suốt  tháng,  suốt  năm,  suốt 

đời  niệm  Phật,  đâu  nên  không  tu  hạnh  Lễ  Kỉnh?  Trong  mười  đại  nguyện 

vương,  Lễ  Kỉnh  đứng  đầu,  tòa  hạ  bỏ  việc  gì  còn  có  thể  được,  quyết  không 

nên bỏ sự lễ Phật. Nếu chẳng  lễ Phật chắc khó cảm thông,  vì  lẽ thân  ưa an 

ổn, tất thiếu trợ duyên để triển đạt hết lòng thành. Theo phép chuyên tu của 

Ngài  Thiện  Đạo  thì  thân  chuyên  lễ,  miệng  chuyên  xưng,  ý  chuyên  niệm, 

niệm cùng cực tự nhiên ngoài tâm không Phật, tâm Phật như nhau. 

Sự chứng đạo ấy, các lối tu chứng về tự lực không thể sánh kịp. Về việc này, 

người  xưa  đã  thí  dụ  như  tên  dân  hèn  kém  nương  bánh  xe  báu  của  Luân 

Vương, một ngày có thể dạo khắp bốn châu lớn. Vậy tòa hạ không nên đem 

pháp  môn  niệm  Phật  rất  đặc  biệt,  tu  theo  đường  lối  tự  lực  về  quán  hạnh 

thông thường. Ấn Quang tuy hèn ngu, thật chẳng dám hứa nhận việc ấy. Nếu 

tòa  hạ có thể dùng  lòng  trong sạch không  nhiễm  mảy trần, phát ba tâm  mà 

niệm  Phật,  thì  hiện  đời  sẽ  thân  chứng  Tam  muội,  sau  khi  mạng  chung  liền 

sanh  về  Thượng  phẩm.  Như  thế,  Ấn  Quang  xin  vòng  tay  trước  để  chúc 

mừng. 

Kẻ ngu ngàn việc, dùng được một điều, mong Tòa hạ xét lại. 

---o0o--- 

31/ Thơ Đáp Cư Sĩ Hoàng Hàm Chi 

Tiếp được thơ, không xiết vui mừng! Tôn phu nhân kiếp trước có nhiều căn 

lành, nên mới có cảm đến các hạ giúp cho được vãng sanh, và bảo con cháu 

trong  nhà  vì  người  niệm  Phật  lâu  ngày  để  truy  tiến.  Như  thế  chẳng  những 

người chết được lợi ích, mà bao nhiêu kẻ trợ duyên cũng trồng sâu căn lành. 

Ấy  mới  gọi  là  thật  lòng  thương  xót,  khác  hơn  tập  quán  mê  lầm  của  người 

đời, khi thân nhân bất hạnh liền sát sanh để cúng tế, khiến cho vong linh kẻ 

chết bị câu trệ nơi u đồ. Việc của Tôn phu nhân như thế là vẹn toàn, nhưng 

còn Thái phu nhân tuổi đã tám mươi ba, các hạ nên khuyên người sanh lòng 

tín nguyện niệm Phật. Song với người tuổi đã cao, sự tu hành lại đang ở vào 

bước đầu, năng lực của thân và tâm đều kém yếu, sợ e không thể niệm được 

trọn  ngày.  Trước kia, tôi  muốn đặt  ra pháp thức  để trợ  niệm  trong  lúc  hiện 

tiền  cho  những  người  như thế,  nhưng  nghĩ  mãi  chưa  được.  Một  hôm,  nhân 

thấy quan Trấn Thủ Vương Duyệt Sơn đem mẹ và quyến thuộc đông đảo lên 

núi để chiêm bái, tôi bỗng tìm được một cách trợ niệm rất hay. Phương pháp 

ấy tôi đã lược thuật cho Vương Trấn Thủ, nay cũng xin vì các hạ tỏ bày: 

Quyến thuộc của các hạ, về phần nam đều có chức nghiệp riêng, về phần nữ 

như dâu, con gái cho đến kẻ nhũ mẫu thì không việc chi cần yếu lắm. Các hạ 

nên bảo  mấy người ấy thay nhau ở bên Thái phu nhân, cao tiếng niệm Phật 

mỗi phiên độ nửa giờ. Mỗi ngày cứ luân phiên như thế đừng cho tiếng niệm 

hở  dứt.  Thái  phu  nhân  có  thể  niệm  theo  vẫn  tốt,  bằng  không  chỉ  khuyên 

người  nhiếp  tâm  nghe  kỹ,  thì  cũng  được  thường  không  rời  Phật.  Những 

người  trợ  niệm  chẳng  mấy  gì  phí  sức,  bởi  mỗi  ngày  bất  quá  chỉ  một  đôi 

phiên  là  nhiều,  lại  gieo  được  nhân  lành  giải  thoát  nữa.  Các  hạ  nên  mượn 

phương pháp ấy để làm tròn hiếu đạo, dù Thái phu nhân thọ hơn trăm tuổi, 

cũng cứ  giữ  tiếp tục  y  như thế,  thì  lợi  ích  không  thể  nghĩ bàn.  Và, khi  gặp 

những người có tín tâm  muốn thành tựu sự vãng sanh cho cha  mẹ, đều nên 

đem cách thức này chỉ bảo. Các hạ mắc rộn ràng vì việc quốc chánh, không 

thể định thời niệm giúp, nhưng nếu có lúc nào rỗi rảnh, cũng nên niệm một 

phiên để nêu gương, khiến cho con cháu tinh tấn vui mừng. 

Theo  ý  tôi,  làm  như  thế  có  nhiều  tiện  lợi.  Nên  đem  phương  pháp  này  viết 

thành một bài phụ vào đoạn cuối của quyển Văn Sao, để cho những người có 

lòng  báo  hiếu  không  đến  đỗi  luống  than  câu:  “Muốn  trả  ơn  sâu,  trời  cao 

 không cùng!”  



---o0o--- 

32/ Thơ Đáp Cư Sĩ Hà Huệ Chiếu 

Được  thơ,  biết  ngươi  túc  căn  rất  sâu,  hiện  hạnh  lại  tinh  thuần  nên  mới  có 

những cảnh tượng lạ ấy. Nhưng người đời nay phần nhiều hay ưa danh vọng, 

có được nửa phần  một phần, liền nói đến trăm ngàn muôn phần. Như trong 

quyển  ký  lục  của  vị  cư sĩ  nọ,  những  cảnh  giới  của  y  đều  do  tự ý  vẽ  vời  ra 

khác hẳn với sự thật. Ngươi đã không nói dối, nhưng e hoặc khi có tập quán 

đó thì lầm lỗi rất nhiều! Đức Phật đem tội nói dối liệt vào trong năm giới căn 

bản,  chính  là  để  phòng  ngừa  mối  tệ  ấy.  Như  về  việc  thường,  không  thấy 

nghe nói thấy nghe, tội hãy còn nhẹ. Nếu cố ý muốn xây dựng lâu các giữa 

hư  không,  dối  nói  những  cảnh  giới  nhiệm  mầu,  chưa  chứng  đắc  bảo  rằng 

chứng đắc, tức là đại vọng ngữ, tội này nặng hơn giết, trộm, dâm trăm ngàn 

muôn ức lần. Người đã phạm, nếu không hết sức sám hối, tất sẽ bị đọa vào 

ngục A tỳ, vì lời nói ấy làm cho chúng sanh nghi lầm, có thể phá hoại Phật 

pháp.  Vậy  ngươi  cần  phải  thận  trọng  với  những  cảnh  đã  thấy,  chớ  nên  nói 

thêm bớt một mảy ly. Nếu thêm bớt tức là có lỗi, vì bậc tri thức chưa chứng 

được tha tâm đạo nhãn, chỉ dùng lời nói làm bằng cớ để phán đoán mà thôi. 

Đem những cảnh giới như thế tỏ với bậc trí thức để cầu quyết trạch sự chơn, 

giả,  chánh,  tà,  thì  không  lỗi.  Nếu  không  vì  việc  chứng  minh  quyết  trạch,  ý 

muốn  tự khoe  cũng  có  lỗi.  Lại,  chỉ  nên  tỏ  cùng  bậc  tri  thức  cầu  xin  chứng 

minh, ngoài ra chớ nên nói với ai, nếu lộ bày thì có hại, vì về sau không còn 

được thấy cảnh giới ấy nữa. Đây là điều quan hệ thứ nhất của người tu hành, 

mà trong Thai giáo thường nói đến. Cho nên người niệm Phật đời nay phần 

nhiều hay bị ma dựa, đều do dùng tâm vọng động mong được những cảnh lạ 

thường. Đừng nói cảnh ấy là ma, dù có thắng cảnh, nếu sanh lòng vui mừng 

tham trước cũng bị tổn  hại,  huống chi  vị tất quả thật  là thắng cảnh  ư? Nếu 

người có công  hàm dưỡng, dứt  hẳn tâm  vọng động, khi thấy các cảnh  giới, 

không  vui  mừng,  tham  trước,  sợ  hãi,  nghi  ngờ,  thì  dù  gặp  ma  cảnh  cũng 

được lợi ích, nói gì là cảnh nhiệm mầu? Sở dĩ được như thế, là bởi không bị 

ma chuyển nên có thể tiến triển thêm. Những điều trên đây ta ít hay đem nói 

với người, nay nhân vì ngươi có việc ấy nên phải dẫn bày chỉ rõ. 

Trước tiên, ngươi lễ Phật, bỗng thấy tượng Quán Âm Đại sĩ hiện ra là không 

đích  xác.  Nếu  quả  đúng  cảnh  Phật  thì  không  đến  đỗi  nhân  khi  suy 

nghĩ:  “Tượng cùng Quán Kinh không hợp” , liền ẩn hình. Nhưng do đó lòng 

tin  của  ngươi  càng  tha  thiết,  thì  cũng  là  nhân  duyên  tốt.  Song  chẳng  nên 

thường  muốn  thấy  hình  tượng,  chỉ  thành  tâm  lễ  bái  mà  thôi.  Như  thế  mới 

khỏi lo có sự rủi ro khác. 

Khi  ngươi  sắp  ngủ,  thấy  trước  mắt  có  ánh  sáng  trắng  và  lúc  lễ  Phật,  thấy 

hình Phật đứng lơ lửng giữa hư không, tuy thuộc về cảnh tốt, song chớ nên 

tham trước mong cầu, vì nếu thế, về sau cảnh ấy không còn hiện nữa. Xem 

căn tánh của ngươi dường như kiếp trước đã từng tu tập thiền định, nên mới 

thường có những tướng ấy. Đời nhà Minh, ông Ngu Thuần Hi tịnh tu ở núi 

Thiên Mục, chỗ tử quan của Cao Phong Diệu Thiền sư thuở xưa, lâu ngày tự 

biết việc quá khứ vị lai, hay nói trước những cơn mưa nắng và sự họa phước 

của người. Liên Trì Đại sư nghe được việc ấy, gửi thơ cực lực bài xích, cho 

rằng  đó  là  lưới  ma.  Thuần  Hi  tỉnh  ngộ,  quả  nhiên  về  sau  không  còn  đoán 

trước được nữa. Cho nên người học đạo phải để tâm lo việc lớn, nếu chẳng 

thế tất sẽ bị việc nhỏ làm tổn hại. Đừng nói chi những cảnh giới ấy, dù cho 

được ngũ thông cũng phải gác bỏ bên ngoài, mới có thể chứng lậu tận thông. 

Nếu một bề tham trước thì công phu khó tiến, hoặc có khi thối lui, điều này 

cần phải biết. 

Ngươi  nằm  mơ  thấy  vào  điện  Phật,  nhớ  hai  câu  kinh,  cũng  thuộc  về  cảnh 

lành.  Song  hai câu ấy  nghĩa  lý rất rõ ràng không chi khó.  “Phản hư y giác 

 lộ.  Quy  chơn  ngộ  thường  không.”  (Bỏ  giả  theo  đường  giác.  Về  chơn  ngộ 

thường không), là ý nói: Chúng sanh vì nhận lầm sự vật giữa đời đều có thật, 

nên  mới  mê  man  xoay  vần  trong  nẻo  luân  hồi.  Nếu  có  thể  quán  sát  biết  sự 

vật đương thể vốn không, thì liền ra khỏi lối mê, nương theo đường giác, trở 

về bản tánh,  ngộ  được  lý thật  tướng, chơn không, chơn thường.  Hai câu ấy 

chưa thấy ở đâu, cũng có khi đó là câu văn đã ghi nhớ đời trước, chưa chắc 

chính thực văn kinh. Muốn phân biệt ma cảnh hay Thánh cảnh, phải xét lại 

cảnh  ấy  xem  có  hợp  với  lời  dạy  trong  kinh  chăng?  Và  như  quả  là  Thánh 

cảnh,  thì  khiến  cho  người  khi  trông  thấy  tâm  liền  thanh  tịnh,  không  vọng 

động  chấp  trước;  nếu  là  ma  cảnh  thì  tâm  liền  vọng  động  chấp  trước  không 

được  thanh  tịnh.  Lại  nữa,  quang  minh  của  Phật  tuy  sáng  ngời  song  không 

làm  xót  con  mắt,  nếu  không  đúng  thế,  tức  là  ma  trá  hình.  Khi  Phật  hiện, 

dùng  lý:  “các  tướng  hữu  vi,  đều  là  giả  dối”  mà  gạn,  thì  càng  hiện  rõ.  Nếu 

ma  trá  hiện,  dùng  lý  ấy  xét  gạn  thì  liền  ẩn  hình.  Đây  là  phương  châm  rất 

vững chắc để khán nghiệm sự chơn giả vậy. Ban đêm, ngươi thấy ánh sáng 

trắng và cảnh trong ngời giữa hư không đó là do tâm thanh tịnh hiện ra, đâu 

nên cho  là tướng pháp  giới  tịch chiếu không  hai?  Nếu  nghĩ  như thế  là đem 

phàm  lạm  Thánh, tội  lỗi chẳng  ít. Người tu  Tịnh  nghiệp  như chẳng  lấy các 

cảnh  giới  làm  mong cầu, thì cũng không có hiện cảnh chi  nhiều. Nếu trong 

lòng  chuyên  muốn  thấy  cảnh,  tất  cảnh  giới  hiện  ra  phức  tạp.  Lúc  ấy,  như 

không khéo dụng tâm, hoặc có khi bị tổn hại, phải để ý nhớ kỹ điều này. 

Pháp môn Tịnh độ dùng Tín, Nguyện, Hạnh làm tông. Có tín nguyện, không 

luận công hạnh nhiều ít, cạn sâu, đều được vãng sanh. Không tín nguyện, dù 

cho tu đến cảnh quên cả năng sở, thoát hẳn căn trần, cũng khó hy vọng được 

về Cực lạc. Bởi vì, nếu quả chứng được thật lý của cảnh ấy, có thể dùng tự 

lực để thoát sanh tử, thì không cần luận. Như chỉ có công phu dẹp trừ vọng 

chấp tỏ thấy lý ấy, chưa được thật chứng, tất nhiên khó vãng sanh khi thiếu 

Tín Nguyện. Nhà  tham  thiền khi bàn  luận Tịnh độ, đều bỏ tín  nguyện đem 

về tông thiền. Như y theo đó mà tu, cũng có thể khai ngộ, nhưng nói đến sự 

thoát sanh tử, e cho mộng tưởng không thành, bởi vì chưa dứt hoặc nghiệp. 

Nên biết phàm phu được về Tịnh độ, đều do lòng tín nguyện cảm Phật, nên 

nương nhờ từ lực, đới nghiệp vãng sanh. Nếu không phát tín nguyện, lại dẫn 

câu niệm Phật đem về tự tâm, thì làm sao cảm được Phật? Đạo cảm ứng đã 

không hợp, tất chúng sanh cùng Phật riêng cách, dùng  môn hoành siêu làm 

pháp  thụ  xuất,  sự  lợi  ích  cạn  mà  tổn  thất  lại  sâu.  Lợi  ích,  là  tu  y  theo  nhà 

Thiền nói, cũng có thể tỏ ngộ; tổn thất, là bỏ tín nguyện nên không được tiếp 

dẫn vãng sanh. Vì thế người chơn thật tu Tịnh độ không dùng được lời khai 

thị của nhà tu Thiền, bởi pháp môn và tông chỉ đều riêng khác. 

Vậy ngươi nên xét kỹ lại. Như chẳng cho lời ta là phải, thì cứ thỉnh cầu nơi 

bậc đại thông  gia, hoặc  may có thể  hợp  với tâm chí của  ngươi. Về việc ấy, 

Ấn Quang này vẫn không chấp trước chi cả. 

33/ Thơ Đáp Cư Sĩ Úc Trí Lãng 

Về việc của Phước Tuấn, nếu khi còn sống cho đến lúc chết, quả có những 

sự thật y theo lời ngươi nói, thì quyết định được vãng sanh. Thuở bình thời, 

Phước Tuấn đã nhận rõ sắc thân là huyễn, điều ấy rất có lợi ích. Bởi người 

nữ thường hay yêu mến thân giả dối, ưa đua đòi theo sự điểm trang, nay đã 

không  có  niệm  ấy,  tự  nhiên  đối  với  môn  Tịnh  độ  dễ  được  tương  ưng.  Khi 

lâm  chung  gầy  yếu  và bệnh  khổ, đó  là  nghiệp chướng trong  nhiều kiếp, do 

công  siêng  tu  Tịnh  nghiệp  nên  phát  hiện  để  chuyển  hậu  báo  làm  hiện  báo, 

đổi quả nặng thành nhẹ thế thôi. Ngươi bảo: bởi tu trì tinh tiến nên thân thể 

ngày một yếu gầy, lời ấy không đúng, lại thêm có lỗi khiến cho những người 

lòng  tin  cạn  cợt  nhân  đó  biếng  trễ  sự  tu  hành.  Phải  biết  người  niệm  Phật 

quyết định có thể tiêu trừ nghiệp chướng, nếu nghiệp hiện, đó là đổi ác báo 

sẽ đọa tam đồ thành cơn bệnh khổ hiện tại để trả cho xong. Kinh Kim Cang 

nói:  Người  thọ  trì  kinh  này  do  bị  khinh  rẻ  nên  dứt  được  sự  khổ  nhiều  kiếp 

trong tam đồ. Thế thì nhân Phước Tuấn sắp sanh Tây phương nên hiện ra sự 

khổ nhỏ ấy để tiêu trừ ác báo từ vô lượng kiếp đến nay, thật là điều hân hạnh 

rất lớn. Ngươi chớ nên học theo những người kém hiểu biết, cho rằng: Nhân 

tu  trì  mà  thành  bệnh  rồi  chết.  Người  niệm  Phật  thuở  bình  thường  có  tín 

nguyện chơn thiết, không một ai chẳng được vãng sanh. Phước Tuấn lúc lâm 

chung  chánh  niệm  rõ ràng,  có  những  tướng  trạng  hỏi  han,  đảnh  lễ,  sau  khi 

chết  thân  thể  mềm  dịu,  sạch  sẽ,  nhan  sắc  như  sống,  thì  đâu  nên  nhìn  vào 

công  tu  cạn  cợt  mà  nghi  ngờ?  Theo  lời  nguyện  của  đức  A  Di  Đà,  chí  tâm 

trong mười niệm cũng được độ, huống chi Phước Tuấn tinh tiến tu trì đã ba 

năm,  lại  còn  nghi  ngại  gì?  Duy  những  người  ý  chí  thấp  kém,  tuy  thường 

niệm Phật song chẳng cầu vãng sanh, chỉ mong phước báo nhân thiên; hạng 

ấy dù trót đời tu  hành cũng chỉ  hưởng được si phước  nơi kiếp sau  mà thôi. 

Nếu kẻ có chánh tín, tự biết dùng lòng tín nguyện cảm Phật, quyết được sức 

từ bi nhiếp thọ, đạo cảm ứng thông nhau, sẽ nương Phật lực đới nghiệp sanh 

về Cực lạc. Thế thì cần chi hỏi thấy Phật cùng không, mới có thể phán đoán? 

Người niệm Phật trước khi lâm chung, như có thể tự tắm gội thay y phục thì 

rất  tốt.  Nếu  không  tự  làm  được  thì  thôi,  người  ngoài  quyết  chẳng  nên  thay 

thế  dự bị  tắm  gội  đổi  y  phục,  vì  có  thể  khiến  cho  kẻ  sắp  chết  khó  nhẫn  sự 

đau đớn đến mất chánh niệm. Ngươi chớ vì việc Phước Tuấn chưa kịp  mặc 

pháp  y  và  ngồi  kiết  già  mà  tiếc  buồn.  Phải  biết  lúc  ấy  chỉ  nên  đồng  thanh 

niệm Phật để giúp sức, quyết không được bày vẽ việc gì khác. Nếu một mặt 

ưa phô bày, tất thành ra cảnh té giếng bị đá rơi theo, rất có hại cho sự vãng 

sanh. Điều này phải ghi nhớ kỹ. 

Lệnh từ tuổi cũng đã cao, nếu ta chẳng nói rõ sự lầm lạc trên đây, e lần sau 

ngươi dùng lòng hiếu thảo trở lại làm ngại sự vãng sanh của mẹ, khiến cho 

người  nhiều  kiếp  bị  luân  hồi  không  được  giải  thoát.  Vậy  chỉ  nên  trọng  sự 

thật,  chớ  khoe  hình  thức  bên  ngoài.  Lời  ký  lục  của  ngươi,  văn  nghĩa  xem 

cũng gọn, không cần phải nhờ người viết thành bài để truyền bá, vì đó cũng 

thuộc về việc phù phiếm của thế gian. Ngươi chỉ nên sách tấn mình và quyến 

thuộc cố gắng niệm Phật, để được đồng sanh Tây phương là tốt. Sớm chiều 

trong hai thời khóa, ta cũng đọc danh hiệu của Phước Tuấn hồi hướng trong 

một  thất,  để  cho  trọn  nghĩa  Thầy  trò.  Phước  Tuấn  vãng  sanh  phen  này,  có 

thể gọi là chẳng sống suông chết uổng, rất hân hạnh! Đến như việc y theo lời 

di  chúc,  lấy  xương  tán  mạt  làm  hoàn  để  thí  cho  loài  thủy  tộc,  cũng  là  điều 

tốt, nhưng lưu ý cẩn thận hơn. Phải đem xương nghiền thành phấn; dùng rây 

lụa nhỏ rây lọc, làm như bột nhuyễn mới được. Nếu thô tháo nghiền sơ qua, 

rồi hòa với bột làm hoàn, e cho loài cá nhỏ ăn vào phải bị nghẹn vướng. Ta 

sợ ngươi làm không kỹ, nên ta phải dặn trước. 

---o0o--- 

34/ Thơ Đáp Một Vị Cư Sĩ 

Bệnh cùng ma đều do túc nghiệp gây ra. Ngươi chỉ tha thiết chí thành niệm 

Phật,  tự  nhiên  bệnh  sẽ  lành,  ma  cũng  xa  lánh.  Nếu  ngươi  niệm  không  chí 

thành,  hoặc  khởi  những  niệm  tà  dâm  bất  chánh,  thì  tâm  trạng  chìm  trong 

cảnh  tối  tăm,  tất  khó  khỏi  bị  ma  quỉ  khuấy  nhiễu.  Sau  mỗi  thời  niệm  Phật, 

ngươi  nên  hồi  hướng  cầu  cho  tất  cả  oan  gia  đời  trước  đều  được  nhờ  công 

đức ấy sanh về cõi lành. Ngoài ra, không nên nghĩ tưởng gì khác. Ma có la 

lối khuấy nhiễu, chớ kinh sợ; không khuấy nhiễu cũng chẳng được sanh tâm 

vui mừng, chỉ nên chí thành khẩn thiết niệm Phật mà thôi. Như thế tự nhiên 

nghiệp chướng sẽ lần tiêu và phước huệ thêm lớn. 

Đến  như sự duyệt kinh, chớ  nên bắt chước theo thói tệ cẩu thả không cung 

kính của  người đời  nay,  mà phải  xem  như Phật, Tổ, Thánh  hiền  giáng  lâm, 

mới có thật ích. Ngươi giữ được như thế, thì tấm lòng sẽ quang minh chánh 

đại, ma quỉ tà thần kia không còn chỗ dung thân. Nếu tâm ngươi trước đã tà 

vạy, tất chiêu cảm đến loài tà, đâu có thể khiến được ma quỉ lánh xa không 

khuấy nhiễu. 

Về  tha  tâm  thông,  quỉ  thần  tuy  có,  song  nhỏ  hẹp  và  cạn  gần.  Nếu  là  bậc 

nghiệp hết tình không, thì cõi lòng như gương sáng trên đài, muôn hình đều 

hiện rõ. Ngươi không chí tâm niệm Phật mà  muốn tìm hiểu chân tướng của 

việc  ấy,  đâu  biết  đó  là  gieo  hột  giống  ma!  Như  gương  báu  sở  dĩ  có  công 

năng  chiếu  suốt  xa  gần,  là  vì  tự  thể  nó  trong  sáng  không  vướng  một  điểm 

bụi. Tấm lòng của ngươi bị nghiệp hoặc ngăn che, mà muốn được công dụng 

như thế, có khác  nào  như gương  mờ  lại bị bụi  lấp,  làm sao phát ánh sáng? 

Dù có, cũng là yêu quang, không phải ánh sáng chân thật. 

Nhưng thôi, hãy gác việc ấy lại. Với hiện cảnh của ngươi, phải chí tâm niệm 

Phật như bị nạn nước lửa, như cứu cháy đầu, thì tất cả ma nghiệp đều tiêu. 

---o0o--- 

35/ Thơ Đáp Cư Sĩ Châu Mạnh Do (1 - 10) 

1.  Từ  thân  của  ngươi  tuổi  đã  cao,  đối  với  pháp  môn  Tịnh  độ  chưa  có  thể 

nhận chân mà tu trì. Nên thường đem nỗi khổ trong sáu nẻo luân hồi, sự vui 

ở cõi Cực lạc và những lẽ siêu thăng khó, sa đọa rất dễ, giảng nói cho người 

nghe.  Nếu  chẳng  được  về  Tây  phương,  đừng  nói  là  ở  cõi  người  không  đủ 

trông cậy, dù sanh lên cõi trời hưởng sự vui vẻ lâu dài, một khi phước lực đã 

hết,  vẫn  trở  lại  đọa  xuống  nhân  gian  và  ba  đường  ác  mà  chịu  khổ.  Nếu 

không biết Phật pháp thì cũng đành vậy, nay đã được hiểu Phật pháp đâu nên 

đem sự lợi  ích  lớn  lao ấy  nhường cho  người? Và đâu  nỡ tự mình cam chịu 

chìm nổi mãi trong biển khổ luân hồi, không mong ngày giải thoát ư? Ngươi 

nên thường giảng nói như thế, may ra có thể khiến cho lệnh từ phát được căn 

lành  đời  trước,  tin  chịu  tu  hành.  Bồ  tát  ra  đời  độ  sanh  đều  thuận  theo  cơ 

nghi, trước tùy sở dục mà dắt dẫn, sau khiến cho vào trí Phật. Nếu ngươi có 

thể  gắng  tu  hiếu  đạo  và  đem  pháp  môn  Tịnh  độ  khuyên  dẫn  trong  hàng 

quyến thuộc cùng tất cả người hữu duyên, để đồng làm bạn tốt nơi Liên Trì, 

thì công đức lớn lắm? 

2.  Người  đời  khi  có  bệnh  hoặc  gặp  những  sự  nguy  hiểm  tai  nạn,  thường 

thường  không  biết  niệm  Phật  làm  lành,  lại  lầm  lạc  muốn  cầu  cứu  với  quỉ 

thần.  Do  đó  nên  giết  hại  sanh  mạng  gây  thêm  tội  nghiệp,  thật  rất  đáng 

thương! Bệnh khổ cùng những tai họa, phần nhiều đều do nghiệp đời trước 

gây ra; nếu niệm Phật, sám hối, làm lành, thì tội chướng sẽ tiêu, bệnh được 

mau  mạnh.  Loại quỉ thần kia chính  họ hãy còn ở trong biển  nghiệp, đâu có 

thể  khiến  cho  người  tiêu  nghiệp?  Dù  cho  hạng  chánh  thần  có  oai  lực  lớn 

chăng  nữa,  oai  lực  ấy  so  với  thần  lực  của  Phật,  Bồ  tát  chẳng  khác  chi  lửa 

đom đóm sánh cùng ánh sáng mặt trời! Người Phật tử không chịu nương tựa 

Phật, Bồ tát, trở lại cầu cứu với quỉ thần, đó là tà kiến. 

Tất  cả  chúng  sanh  đều  là  cha  mẹ  đời  quá  khứ  và  chư  Phật  đời  vị  lai,  nên 

thương xót hộ trì. Chớ noi theo tập tục sai lầm, mặc ý giết hại, rồi bảo rằng: 

phải  cần  có  thức  ngon  bảo  để  phụng  dưỡng  song  thân  mới  là  đạo  hiếu. 

Người  chưa  hiểu  Phật  pháp,  không  biết  sự  lý  luân  hồi,  nên  mê  mờ  lầm  lạc 

chẳng  nói  làm  chi.  Nếu  kẻ  đã  nghe  Phật  pháp,  mà  còn  giết  hại  cha  mẹ  đời 

trước để phụng dưỡng cha mẹ đời này và dùng huyết nhục làm nhu cầu cho 

sự tang tế, chẳng những không phải hiếu thuận, lại chính là ngỗ nghịch vậy. 

Cho nên những bậc thông đạt, khi nghe được nghĩa chân thật của đạo Phật, 

đều không chịu làm theo quyền pháp ở đời, bởi pháp quyền tạm ấy do chiều 

thuận theo mê tình của thế gian mà lập, không phải là đạo lý thông suốt nhân 

quả ba đời của Như Lai. Nếu các  người  muốn  nhận  thức sâu  hơn, hãy  xem 

những bài  “giới sát”  trong quyển Văn Sao của ta sẽ tự rõ. 

3.  Người niệm Phật khi có bệnh, phải một lòng đợi chết, nếu thọ mạng chưa 

dứt,  sẽ  được  an  lành.  Vì  khi  buông  cả  toàn  thân  mà  niệm  Phật,  thì  nghiệp 

chướng tiêu rất mau, nghiệp tiêu tất nhiên bệnh được lành mạnh. Nếu chẳng 

buông bỏ muôn duyên, chỉ mong mau lành mạnh, thảng như bệnh không hết, 

thì phần vãng sanh sẽ phải mất, bởi vì không có tâm nguyện cầu sanh. Như 

không  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  đâu  có  thể  nhờ  từ  lực  của  Phật  tiếp  dẫn  ư?  Về 

bệnh  căn  của  lệnh  từ,  các  ngươi  nên  khuyên  người  buông  bỏ  tất  cả  để  cầu 

vãng sanh. Như thọ mạng chưa dứt, thì cầu vãng sanh trái lại mau bình phục, 

vì do dùng tâm chí thành, nên được nhờ sức Phật gia bị. 

Ngươi nên đem lời lẽ trên đây mà khuyên nhủ từ thân, đừng học theo thường 

tình, nói những điều không lợi ích. 

4.  Tiếp được thơ, biết lệnh từ chưa thật phát tâm cầu sanh Cực lạc. Hiện thời 

người còn đang trong cơn bệnh, thôi hãy tạm hoãn đừng đề cập đến việc ấy. 

Chỉ nên khuyên người chí thành niệm Phật, để được nhờ từ lực gia bị, khiến 

cho thân tâm an vui. Đợi đến khi lệnh từ khỏe lại rồi, sẽ dùng lời lẽ khéo léo 

dẫn  giải  rành  rẽ,  làm  cho  người  thật  phát  tâm  cầu  sanh  thì  mới  có  lợi  ích. 

Nhờ ngươi chuyển lời cùng lệnh từ, nói ta thăm người được an lành. Và nên 

nói lại rằng: ta khuyên người buông cả muôn duyên một lòng niệm Phật, đó 

là điều cần  yếu  để tự cứu  độ. Ngoài  ra  việc chi  khác, để phần con cháu  lo, 

nếu còn nghĩ tưởng đến, tức là có hại cho công phu niệm Phật của mình vậy. 

5.  Châu Quần Tranh xem rõ: 

Lệnh  từ  hiện  đang  có  bệnh,  quyết  không  nên  đi  vắng  trong  lúc  người  chưa 

lành. Nhưng ta xem tình trạng, e người chẳng hưởng thọ được lâu. Vậy phải 

dùng Mạnh Do  và Trí Chiêu  mỗi  ngày thay phiên  nhau ở bên  giường bệnh 

mà  niệm  Phật,  khiến  cho  người  niệm  theo,  nếu  không  thể  niệm  thì  khuyên 

người yên lặng lắng nghe cũng được. Làm như thế, nếu lệnh từ thọ mạng đã 

hết,  quyết  định  sẽ  vãng  sanh,  như  số  phần  chưa  mãn,  cũng  được  tiêu  trừ 

nghiệp chướng thêm lớn căn lành. 

Về phần ngươi, nên đổi ý định lên núi Phổ Đà bằng cách vâng theo lời ta mà 

thực  hành  là tốt hơn. Như thế  mới  lưỡng toàn không  hại.  Hiện thời từ thân 

của  ngươi  bệnh  chưa  mạnh,  rất  không  nên  phát  tâm  nguyện  xuất  gia,  nếu 

phát  thì  đối  với  đời  và  đạo  đều  thành  trái  nghịch.  Người  sắp  mạng  chung, 

như được trợ niệm, chắc có phần vãng sanh; nếu thiếu trợ niệm, hoặc dùng 

sự khóc lóc làm phát động những niệm tình ái giận hờn, thì khó khỏi đọa lạc. 

Điều  này  rất  quan  hệ,  nguy  hiểm,  nên  nhớ  kỹ.  Nếu  ngươi  có  thành  tựu  sự 

vãng sanh cho mẹ, đó cũng là chánh nhân Tịnh nghiệp của chư Phật trong ba 

đời. Và đó chính là làm Phật sự giữa trần lao, công đức ấy sánh với việc làm 

tầm  thường,  muôn  phần  rộng  lớn.  Phải  bàn  tính  với  Mạnh  Do,  thực  hành 

phương  pháp  trợ  niệm,  và  khuyên  lệnh  từ  nên  nghe  theo  những  lời  của  ta. 

Đến như việc vì mẹ giảng giải Phật pháp, vẫn là điều rất hay, nhưng sự định 

tỉnh cùng an ủi cũng nên nhiều phần để ý. 

6.  Lệnh  từ  phát  nguyện  gởi  tiền  cho  ta  để  tùy  ý  làm  các  việc  công  đức  và 

giúp phần ấn loát bộ Văn Sao. Theo ý ta, làm việc công đức phải lấy sự mở 

mang  trí  thức  của  người  làm  điều  cần  yếu,  nên  ta  định  đem  số  tiền  ấy  in 

quyển Quán Âm Tụng để phổ biến khắp xa gần. Việc này có mục đích khiến 

cho mọi người được biết đức Quán Âm Đại sĩ là đấng nương tựa của chúng 

sanh  trong  pháp  giới.  Đại  sĩ  tùy  loại  hiện  thân,  tìm  tiếng  cứu  khổ,  và  phụ 

giúp đức A Di Đà tiếp dẫn người niệm Phật sanh về Cực lạc. Hiện nay nhân 

loại đang ở trong đường hoạn nạn, không biết phương pháp chi phòng ngừa, 

nếu  mọi  người  được  xem  quyển  sách  ấy,  sẽ  cảm  ân  đức  của  Đại  sĩ,  muốn 

nhờ  oai  lực  của  Ngài  để  thoát  khỏi  tai  họa.  Và,  một  khi  đã  phát  tâm  tín 

ngưỡng  nương  tựa  nơi  Đại  sĩ,  tất  sẽ  giữ  lòng  từ  thiện  sửa  lỗi  làm  lành,  để 

mong  cho  được  cảm  thông  với  Ngài  mà  nhờ  sự  chở  che  giúp  đỡ.  Cõi  đời 

chẳng yên, vì lòng người hiểm ác, nếu mọi người đều ngưỡng mộ đức từ bi 

của  Đại  sĩ  thì  thế  giới  lần  lần  chuyển  ra  cảnh  vui  vẻ  thanh  bình.  Cho  nên 

quyển sách này nếu được lưu thông, sự lợi ích sẽ vô cùng, sánh với các loại 

sách  hữu  ích  tạm  thời,  thật  cách  nhau  rất  xa.  Hơn  nữa  lệnh  từ cũng  nương 

nhờ công đức ấy, tiêu tội nghiệp, thêm phước huệ, khi sống được an vui, lúc 

chết sanh về Cực lạc. Đến như quyển Văn Sao, mọi người xem rồi phát tâm 

làm lành niệm Phật rất nhiều, ở đây không thể nói hết. 

7.  Lệnh từ vì sao bệnh không được lành? Âu là do túc nghiệp gây ra, khiến 

đổi quả nặng thành nhẹ, chuyển hậu báo làm hiện báo, để trả cho xong tất cả 

đó  chăng?  Thuở  xưa,  Huyền  Trang  Pháp  sư  khi  lâm  chung  cũng  bị  chút  ít 

bệnh  khổ,  Ngài  nghi  ngờ  cho  những  kinh  mình phiên  dịch  hoặc  có  chỗ  sai 

lầm. Đang khi suy nghĩ như thế, thoạt thấy một vị Bồ tát an ủi rằng:  “Do sự 

 khổ  nhỏ  này,  tội  báo  kiếp  trước  của  ông  đều  được  tiêu  diệt,  chớ  đem  lòng 

 hoài  nghi.”  Vậy  ngươi  hãy  đem  duyên  sự  này  an  ủi  lệnh  từ,  khuyên  người 

nên vui mừng, chớ sanh lòng buồn giận. Như thế, quyết định có thể nhờ Phật 

gia bị, thọ mạng chưa dứt sẽ mau an lành, số phần đã mãn được sanh về Cực 

lạc. Con người trong cơn bệnh khổ, nên tưởng thối lui một bước, sẽ thấy an 

vui không cùng! Gần đây binh lửa liên miên, chúng ta may mắn chưa gặp tai 

nạn  ấy,  dù  bị  bệnh  khổ  còn  có  thể  nhân  đó  tự  thức  tỉnh  để  tìm  đường  giải 

thoát. Trong  trường  hợp ấy chỉ  nên cảm khích chuyên tu, tự nhiên sẽ được 

lợi  ích.  Thế  chẳng  hơn  là  oán  trời  trách  người  để  gây  thêm  tội  nghiệp  cho 

mình  ư?  Nên  khuyên  thân  mẫu  ngươi  đừng  ôm  lòng  oán  trách,  gắng  định 

tâm niệm Phật thì nghiệp tiêu mau như tuyết gặp nước sôi. 

Ta  từ khi  trở  về  núi,  mỗi  ngày  trong  thời  khóa  tụng  đều  có  hồi  hướng  cầu 

nguyện  Tam  bảo  gia  bị  cho  lệnh  từ,  nếu  thọ  mạng  chưa  dứt,  được  mau  an 

lành, như số phần đã mãn, sớm sanh về Tịnh độ. 

8.  Tiếp  được  thơ,  biết  lệnh  từ đã  niệm  Phật  vãng  sanh  vào  ngày  mùng  hai. 

Là đệ tử Phật, các  ngươi  phải  y theo  Phật pháp khiến cho thần  thức của từ 

thân  được  lợi  lạc,  chẳng  nên  quá  buồn  thương,  thành  ra  kẻ  còn  người  mất 

đều luống vô ích. Đến như việc tang tế phải dùng toàn đồ chay, chớ nên tùy 

theo  tập  tục.  Dù  có  những  người  không  hiểu  Phật  pháp,  bài  xích  nói  là  sai 

quấy, cũng mặc cho họ chê cười. Trong đám táng không nên quá phô trương 

bày  vẽ, và  làm  Phật sự chỉ  nên  niệm Phật mà thôi. Anh em  ngươi phải đốc 

xuất người nhà đều khẩn thiết niệm Phật, thì thần thức của lệnh từ, cả trong 

gia quyến, cho đến bà con bè bạn, sẽ được sự lợi ích, chân thật. Nếu tài lực 

có dư, cũng nên làm các điều công đức; như sự độ dụng vừa đủ, chỉ lo xong 

việc táng là được. Chớ nên làm quá long trọng, để rồi sau phải thiếu thốn là 

điều không hay. 

9. Được  thơ,  thấy  lệnh  từ  khi  lâm  chung  rất  tốt.  Đó  âu  cũng  là  sự  hiệu 

nghiệm  do  căn  lành  bản  nguyện  của  người,  và  công  trợ  niệm  của  anh  em 

ngươi  cùng  trong  quyến  thuộc.  Thuở  bình  sanh,  con  người  có  thể  che  giấu 

các việc, duy lúc sắp chết quyết không thể giả dối. Lệnh từ đã không lòng ái 

luyến,  có  sắc  vui  tươi  ngồi  yên  mà  qua  đời,  nếu  Tịnh  nghiệp  chẳng  thành 

thục, đâu được như thế ư? Mong anh em ngươi và toàn gia quyến nên niệm 

Phật để truy tiến. Như thế chẳng những thân mẫu các ngươi được lợi ích, mà 

công  đức  niệm  Phật  của  chính  mình  lại  càng  lớn  thêm.  Đức  Phật  đã 

dạy:  “Khi  tụng  kinh,  trì  chú,  niệm  Phật  hoặc  làm  các  công  đức,  nên  hồi 

 hướng cho pháp giới chúng sanh.”  Lúc bình  thời còn  vì chúng sanh không 

can thiệp chi đến  mình  mà  hồi  hướng,  huống chi  mẹ  mất đâu  nỡ chẳng  hết 

lòng  niệm  Phật  cầu  nguyện  cho  người  ư?  Nếu  có  thể  vì  chúng  sanh  hồi 

hướng,  tức  là  hợp  với  thệ  nguyện  Bồ  đề  của  chư  Phật,  như  đem  một  giọt 

nước gieo vào biển thì giọt nước ấy đồng sự sâu rộng như biển cả. Như chưa 

được dung hợp cùng biển, đừng nói một giọt nước, dù cho sông dài hồ rộng, 

đối với biển vẫn cách biệt như đất với trời. Thế thì, khi đem công đức hồi thí 

cho cha mẹ và tất cả chúng sanh, chính là bồi cội phước cho mình. Biết được 

nghĩa này, người hiếu thảo lòng hiếu càng tăng thêm, kẻ kém hiếu tâm cũng 

phát lòng thảo thuận. 

Thỉnh chúng Tăng tụng niệm trong bảy tuần thất, việc ấy rất tốt, nhưng khi 

đó anh em các ngươi cũng phải có  người đồng tụng  niệm theo. Những phụ 

nữ trong nhà bất tất phải theo thứ lớp đứng sau chư tăng mà tụng niệm, vì e 

lâu ngày thân thiện nhau, sẽ gây mối hiềm nghi cho người ngoài. Hàng phụ 

nữ nếu có tụng niệm, nên ở sau màn hoặc lập riêng một chỗ khác, các cửa ra 

vào hai bên đều không thấy nhau. Đó là nêu khuôn phép và  mở thông nghi 

thức cho người trong hương ấp. Nếu thờ ơ không phân giới hạn, kẻ khác sẽ 

bắt  chước  theo,  về  sau  sanh  mối  tệ.  Cách  lập  pháp  của  người  xưa,  dù  bậc 

thượng thượng cũng lấy pháp thức của kẻ hạ hạ mà làm phạm vi, nên không 

có sự tệ hại. Nếu các ngươi có thể y như thế vì mẹ niệm Phật, lại kiêm ấn thí 

các  quyển  Quán  Âm  Tụng,  Văn  Sao,  thì  chẳng  những  khiến  cho  từ  thân 

phẩm sen thêm cao, mà ông bà cho đến thân phụ các ngươi cũng được đồng 

nhờ pháp lợi, siêu sanh Cực lạc. Mấy điều ta nói vẫn căn cứ đúng theo tình 

lý, không phải là những lời bông lông cốt để vừa lòng đẹp ý các ngươi đâu! 

10.  Về phép hỏa táng, thuở đời Đường, Tống, Phật pháp còn thạnh, người tại 

gia phần nhiều cũng có dùng. Nhưng hiện thời, nên theo thông tục mà chôn 

cất, vì e có chấp nê sanh ra nhiều điều nghị luận. Thật ra thì thiêu hóa thi hài 

mau tiêu tan hơn, và qua bốn mươi chín ngày thiêu hóa lại càng ổn tiện. Còn 

chôn cất, hoặc khi lâu năm hài cốt bị bộc lộ. Tang chế ba năm không làm lễ 

nhạc, điều ấy vẫn nên tuân giữ. Đời nay luân thường hiếu đạo bị gác bỏ một 

bên,  phép  tắc  giữ  gìn  trong  kỳ  tang  chế  còn  đáng  chi  để  luận  bàn?  Tuy 

nhiên, cũng  nên  nương theo  lễ giáo  xưa châm chước  mà  làm, đừng  vội sửa 

đổi  hoặc  quá  nê chấp. Cách dò thăm  hơi  nóng để  nhận định thần thức thác 

sanh  về  cõi  nào,  thật  đáng  y  cứ.  Nhưng  ta  sợ  những  kẻ  không  biết,  cứ  mãi 

thăm  dò,  nên  ý  nói:  “người  đủ  tín  nguyện,  khi  lâm  chung  chánh  niệm  rõ 

 ràng, thì có thể vãng sanh, chẳng cần phải y theo một lệ, lấy sự lạnh nóng 

 làm  bằng  cứ.”  Điều  này  cần  nên  để  ý,  vì  nếu  cứ  rờ  thăm  hơi  nóng,  e  phát 

động  đến  tâm  luyến  ái,  giận  hờn  của  người  sắp  chết,  làm  cho  hỏng  mất  sự 

vãng sanh. 

Những  thuyết  “thai  sanh,  nghi  thành”  trong  Kinh  Đại  Bảo  Tích,  nơi  pháp 

hội của đức Vô Lượng Thọ Như Lai nói, là chỉ cho người niệm Phật đọa vào 

lỗi  hối  hận,  nghi  ngờ.  Đây  chính  là  ước  theo  nghĩa  bị  ngăn  che,  cách  ngại, 

mà  lập  tên  “thai  sanh,  nghi  thành” ,  vì  bị  ở  trong  hoa  sen  năm  trăm  năm 

không được thấy Phật  nghe pháp, chớ đâu phải có sự thật? Sao  lại cứ chấp 

chặt theo chữ mà  giải  nghĩa, cho rằng  hạng  người ấy không thuộc vào chín 

phẩm  sen?  Nên  biết  ở  Tây  phương  không  có  thai  sanh  cũng  không  thành 

quách, đó là ước theo nghĩa: không được liền ra khỏi liên bào, bị cách ngăn 

với Phật, để thí dụ cho thai và thành thế thôi? Bởi ngươi chấp định danh từ 

nên mới cho là ngoài chín phẩm, nếu quả vậy thì bậc hạ trung cùng hạ hạ bị 

ngăn cách sáu kiếp và mười hai kiếp thai và thành lại càng dầy đặc biết bao 

nhiêu? Mười hai kiếp kia còn thuộc về chín phẩm, huống nữa là chỉ có năm 

trăm năm đó ư? Sao ngươi không xem tiếp tám chữ:  “Ở trong hoa sen không 

 được xuất hiện...”  hoa sen ấy không liệt vào sen chín phẩm hay sao? 

Phật pháp nghĩa rộng vô cùng, nếu chấp định thì không việc sanh việc, thành 

ra phí  hết bút  mực thôi. Đó đều  bởi tự mình  để chân  vào trong  thành  nghi, 


thành ấy còn dầy hơn ngục Thiết Vi nữa. Nếu hiểu biết rõ ràng, tự nhiên cõi 

đất  lặng  chìm,  ngục  Thiết  Vi  tiêu  tan  mất  cả.  Thầy  Mạnh  Tử  nói:  “Dùng  ý 

 nghịch  chí,  đó  gọi  là  được” ;  chữ  nghịch  đây  cũng  là  nghi  thành.  Nếu  biết 

nghịch tức là ý nghĩa nghinh hiệp, thì nghi thành sẽ rã tan. Một hạng người 

vì cố chấp, nên tuy giảng nói, trọn ngày vẫn ở trong vòng mâu thuẫn. Đó là 

bởi căn bệnh chấp trước chưa tiêu, thành ra khó được sự lợi ích thiết thực. 

---o0o--- 

36/ Thơ Đáp Cư Sĩ Cừu Bội Khanh (1 - 2) 

1.  Sự nóng giận như thế là do tập tánh từ kiếp trước. Nay các hạ đã biết nó 

chỉ  vô  ích,  lại  thêm  có  hại,  thì  đối  với  tất  cả  việc  trái  ý  đều  nên  dùng  độ 

lượng  rộng  rãi  như  trời  biển  mà  bao  dung.  Đó  là  phương  pháp  dùng  lòng 

quảng đại để chuyển  biến tánh  hẹp  hòi. Nếu không đối  trị  thì tập tánh  giận 

hờn càng ngày càng tăng thêm, sự tai hại không phải ít. 

Đến  như  niệm  Phật,  phải  tùy  nơi  tinh  thần  sức  khỏe  của  mình  mà  niệm  ra 

tiếng  lớn,  nhỏ,  niệm thầm,  hoặc niệm theo lối  Kim Cang  (chỉ sẻ động  môi, 

niệm có tiếng nhưng người ngoài không nghe được), sao lại quá dùng sức để 

cho  mang  bệnh  ư?  Tâm  quá  mãnh  liệt  ấy  cũng  còn  lỗi  dục  tốc  đó!  Nay  đã 

không niệm ra tiếng được, cũng có thể niệm thầm trong tâm, sao lại chỉ hạn 

có mười niệm? Vả lại, khi bệnh nằm nơi giường, tấm lòng đâu thể vắng lặng 

như  hư  không,  nếu  tưởng  nghĩ  việc  khác,  thôi  thà  tốt  hơn  là  chí  tâm  niệm 

Phật!  Nên  đem  việc  cần  yếu  giao  phó  cho  người  nhà,  thường  tưởng  rằng 

mình sắp chết, sắp đọa Địa ngục, trong lòng tuyệt không vướng vít một điều 

gì. Rồi dùng tâm thanh tịnh ấy tưởng nhớ tượng Phật, thầm niệm danh hiệu, 

và kiêm tưởng niệm Thánh tượng cùng danh hiệu đức Quán Âm. Quả được 

như thế,  quyết  định  nghiệp  chướng  sẽ  tiêu  trừ,  căn  lành  thêm  lớn,  tật  bệnh 

mau  thuyên  và  thân  tâm  yên  ổn.  Căn  bệnh  của  các  hạ  vẫn  thuộc  về  túc 

nghiệp, bởi duyên niệm Phật mãnh liệt nên phát hiện, không phải hoàn toàn 

do quá dùng sức mà có ra. Giả sử không gặp nhân duyên niệm Phật quá sức 

ấy, nó cũng sẽ phát hiện bằng một nhân duyên khác. Giữa đời, người không 

niệm Phật rất nhiều, đâu phải tất cả đều không đau yếu, suốt đời mạnh khỏe 

đó  ư?  Hiểu  rõ  điều  này,  sẽ  chẳng  còn  nhận  lầm  cho  rằng  niệm  Phật  thành 

bệnh, kết cuộc chỉ có tổn hại không được lợi ích. 

Ấn  Quang  cùng  các  hạ  chưa  gặp  mặt  nhau  lần  nào  mà  có  những  lời  thành 

thật chí thiết  hôm  nay  vì  xem các  hạ  như người thân thuộc. Bởi kẻ tu hành 

vẫn thể theo lòng từ bi của Phật, muốn cho người hữu duyên đều được vãng 

sanh  ngay trong  hiện đời.  Pháp  môn  niệm Phật,  nếu các  hạ chưa tường tất, 

mỗi ngày nên xem qua vài thiên Văn Sao để làm sự dẫn đạo cho đường tu. 

Thế mới không uổng một phen tri ngộ nhau trong thơ từ qua lại. 

2.  Các hạ đã tin nơi tôi, nên làm y theo lời tôi mới có thật ích. Chẳng thế thì 

tuy  có  tín  tâm,  chỉ  gieo  nhân  lành  về  sau  mà  thôi.  Chúng  ta  ở  trong  vòng 

sống chết luân hồi trải qua nhiều kiếp, gây nên nghiệp ác vô lượng vô biên. 

Nếu chỉ nương sức tu trì của mình, mong dứt hết phiền não, hoặc nghiệp để 

thoát  nẻo  luân  hồi,  việc  ấy  còn  khó  hơn  lên  trời.  Như có  thể  tin  pháp  môn 

Tịnh  độ  của  đức  Phật  chỉ  dạy,  dùng  lòng  tín  nguyện  chơn  thiết  niệm  danh 

hiệu Phật A Di Đà cầu sanh Tây phương, thì không luận nghiệp lực lớn, nhỏ, 

đều  được  nương  nhờ  từ  lực  vãng  sanh  Cực  lạc.  Ví  như  một  hột  cát  nhỏ  để 

vào nước liền chìm, trái lại, tảng đá dù nặng ngàn muôn cân, được chở trên 

chiếc thuyền to, cũng có thể đem đi nơi khác. Tảng đá là dụ cho nghiệp lực 

sâu nặng của chúng sanh, thuyền to là dụ cho từ lực rộng lớn của đức A Di 

Đà.  Nếu  không  niệm  Phật,  chỉ  nương  sức  tu  trì  của  mình  để  thoát  sanh  tử, 

phải đợi đến địa vị nghiệp dứt tình không mới được. Chẳng thế thì dù có dứt 

được phiền hoặc chỉ còn như một sợi tơ, cũng không thể giải thoát. Đó là dụ 

cho hột cát tuy rất nhỏ, nếu không có vật gì chở, khi để vào nước tất phải bị 

chìm.  Các  hạ  nên  sanh  lòng  tin,  niệm  Phật  cầu  sanh  về  Tây  phương  đừng 

khởi những tư tưởng gì khác. Quả được như thế, thì tuổi thọ chưa hết bệnh 

sẽ  mau lành,  vì công đức chí thành  niệm  Phật, có thể dứt trừ ác nghiệp đời 

trước, như vầng hồng đã hiện, sương tuyết liền tan. Nếu số phần đã mãn, tất 

được  vãng sanh,  vì do tâm  niệm chuyên  nhất  nên đạo cảm  ứng  giao thông, 

nhờ  Phật  xót  thương  tiếp  dẫn.  Như các  hạ  tin  hiểu  thấu  đáo  những  lời  trên 

đây, thì sống cũng được nhiều an vui, chết cũng được lợi ích lớn. 

Lòng nóng giận là tập tánh từ kiếp trước, muốn đối trị, nên tưởng như mình 

đã  chết.  Thế  thì  mặc  ai  bôi  hương  thoa  lọ,  nơi  ta  nào  có  can  gì?  Dù  gặp 

những  cảnh  trái  lòng  đến  đâu  nữa,  cũng  cứ  tưởng  rằng  mình  đã  chết,  tự 

nhiên tánh giận hờn không thể nổi lên. Đây là món  “cam lồ pháp thủy”  của 

đức Như Lai truyền dạy, để rửa hết kết nghiệp của tất cả chúng sanh. Nay tôi 

vì  các  hạ  thuật  lại,  không  phải  tự  tôi  đặt  điều  ức  thuyết.  Nếu  không  niệm 

Phật  cầu  về  Tây  phương,  tuy  sanh  lên  chỗ  cực  tôn  quí  như  trời  Phi  Phi 

Tưởng,  khi  phước  báo  đã  hết,  vẫn  bị  luân  chuyển  trong  sáu  đường.  Như 

dùng hết lòng thành khẩn niệm Phật, dù sắp đọa vào Địa ngục A tỳ, cũng có 

thể  nhờ  Phật  tiếp  dẫn.  Vậy  muôn  lần  xin  chớ  tự coi  là  thấp  kém,  cho  rằng 

mình  nghiệp  nặng  e  không  được  vãng  sanh.  Nếu  cố  giữ  quan  niệm  ấy  thì 

quyết  định  chẳng  được  sanh  Tây  phương,  vì  bởi  thiếu  sự  tín  nguyện  chơn 

thiết nên không do đâu để cảm đến Phật. 

Quán Thế Âm Bồ tát thành Phật đã từ lâu, chỉ vì lòng từ bi sâu thiết nên hiện 

thân  trong  chín  pháp  giới,  dùng  đủ  phương  tiện  để  độ  thoát  chúng  sanh. 

(Chín  pháp  giới:  Bồ  tát,  Duyên  giác,  Thanh  văn,  Trời,  Người,  A  tu  la,  Súc 

sanh,  Ngạ  quỷ,  Địa  ngục).  Riêng  về  pháp  giới  cõi  người,  Bồ  tát  lại  hiện 

nhiều thân sai khác, hoặc làm vua, quan, hoặc làm thường dân ẩn dật, hoặc 

làm phụ nữ, hoặc làm kẻ ăn xin... không nhất định. Vị chân tượng của Bồ tát 

tốt đẹp nhiệm mầu, người đời không thể hình dung được, nên khi vẽ ra phần 

nhiều  giống  với  người  nữ,  chớ  chẳng  phải  Bồ  tát  nguyên  là  nữ  thân.  Nếu 

muốn  cúng  dường,  nên  đến  đường  Bắc  Kinh,  xóm  Trường  Khang,  chỗ  lưu 

thông Kinh Phật, thỉnh bức tượng Tây phương Tam Thánh thứ bản đá, mua 

khung kính đem lồng vào. Như thế là vẹn toàn, vì có đủ đức Phật A Di Đà, 

Quán  Âm  và Thế Chí. Nơi phòng  ngủ  nếu không được tinh khiết,  nên đem 

tượng Phật thờ ở tịnh thất, mỗi ngày qua lạy và chiêm ngưỡng  một đôi lần, 

thì trong tâm có thể ghi nhớ! 

Niệm  Phật  tuy  quí  ở  sự  thanh  khiết,  nhưng  với  người  bệnh  có  nhiều  điều 

không thuận tiện, chỉ đem hết lòng thành niệm thầm hoặc ra tiếng, công đức 

cũng đồng nhau. Vì đức Phật vẫn rộng lòng thương xót, như cha mẹ đối với 

con.  Khi  con  có  bệnh  không  đem  những  nghi  thức  bình  thường  quở  trách, 

mà còn xoa rờ thân thể gội rửa chỗ hôi nhơ. Nếu khi con bệnh đã mạnh, mà 

còn  bắt  cha  mẹ  hầu  hạ  như  khi  đau  yếu,  đó  là  trái  phép,  trời  đất  sẽ  không 

dung. Vậy các hạ không nên cho rằng nằm nơi giường bệnh niệm Phật thầm 

là có tội lỗi. Người mạnh khỏe khi nằm nghỉ còn nên niệm thầm, huống chi 

là người bệnh ư? 

---o0o--- 

37/ Thơ Khuyên Dạy Một Vị Tỳ Kheo Ni 

Đêm  ngày  thấm  thoắt,  mùa  tiết  đổi  dời,  thời  gian  chuyển  biến  âm  thầm, 

không giây phút nào dừng nghỉ! Có phải tạo vật hiện ra tướng lưỡi rộng dài, 

diễn  nói  pháp  mầu,  cho  chúng  sanh  nhận  thấy  kiếp  người  vô  thường,  vinh 

hoa giả tạm, mau tìm đường giải thoát để khỏi bị trầm luân đó ư? Ngươi đã 

chán  mùi  phú  quí,  tìm  học  đạo  mầu,  phải  gắng  sức  chuyên  tu,  chớ  nên  lần 

lựa qua ngày, vì mạng người chỉ mong manh trong hơi thở. Nên xét tự thân 

tuy  là  ngũ  chướng,  song  tâm  tánh  vẫn  đủ  ba  đức  Niết  bàn,  mà  cố  rửa  sạch 

tập  tánh  người  nữ  và  chuyên  trì  Thánh  hiệu  đức  A  Di  Đà.  Thường  tưởng 

nghĩ  cõi  Ta  bà  rất  nên  nhơ  ác,  miền  Cực  lạc  chính  là  chốn  gia  hương,  chớ 

mong phước báo hiện tại hoặc đời sau, chỉ nguyện khi mạng chung được về 

Cực  lạc.  Nếu  sớm  chiều  tha  thiết,  mỗi  niệm  không  rời,  niệm  đến  công  sức 

thuần thục, tự nhiên đạo cảm  ứng  thông  nhau, khi  lâm chung chắc sẽ được 

toại  nguyện.  Lúc  đã  về  Tịnh  độ,  tỏ  ngộ  lý  Vô  sanh  rồi,  nhìn  lại  cõi  Ta  bà, 

thấy sự vinh hiển giàu sang chẳng khác nào ánh nắng, hoa không và ngục tù, 

biển độc! Nhưng muốn đạt chí nguyện, điều cần yếu là trước phải dứt trừ tập 

nhiễm  mới  dễ  thành  tựu  sự  vãng  sanh.  Kinh  Phật  thường  nói:  “Người  giàu 

 sang khó học đạo, người nữ cũng khó học đạo.”  Bởi  người  giàu sang phần 

nhiều  hay quen tánh kiêu  mạn,  xa  xí,  ít chịu  nhún  nhường  để  xét sửa  mình 

và tiếp đãi  người. Như thế, đâu dễ dứt  mối âu  lo,  xóa tan trần  niệm, để cõi 

lòng vắng mà cầu đạo ư? Người nữ thì ưa sửa soạn dung nghi, thường đem 

lòng  đố  kị,  đâu  biết  rằng  dù  cho  hương  trời  sắc  nước,  vẫn  là  túi  phẩn  đẫy 

nhơ;  đã  luyến  huyễn  hình,  làm  sao  ngộ  đạo?  Đức  Như  Lai  vì  trị  những 

chứng bệnh ấy, chỉ dạy phép quán Tứ Niệm Xứ, quán thân không sạch, thọ 

là  khổ,  tâm  vô  thường  và  pháp  vô  ngã.  Nếu  thành  tựu  phép  quán  này,  thì 

lòng  tập  nhiễm  luyến  sắc  thân,  cậy  quyền  thế,  sẽ  tiêu  diệt  như  điểm  tuyết 

giữa lò hồng. 

Ngươi dẫu là người nữ dòng trâm anh đi xuất gia, cần phải trừ sạch tập tánh 

kiêu xa, trang điểm, khiến cho không còn mảy may nào, về sau mới có phần 

thoát  khổ.  Hiện  nay  chánh  pháp  suy  yếu,  ma  ngoại  tung  hoành,  khó  gặp 

được Thầy hay bạn tốt, phải tìm Thầy bạn trong gương mẫu của người xưa. 

Nên  đọc  kỹ  những  quyển:  Tỳ  Kheo  Ni  Truyện,  Thiện  Nữ  Nhơn  Truyện, 

Tịnh  Độ  Thập  Yếu,  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục,  mới  tìm  được  những  tấm 

gương sáng, không còn sợ lạc vào đường tà. Gần đây tăng ni ít bậc thanh tu, 

phần  nhiều  là  kẻ không  đúng phép, chẳng  nên  lạm thâu  đồ chúng, để tránh 

sự  hư  rối  trong  đạo  Phật.  Lại  giữ  mình  theo  thanh  quy,  gắng  sức  tu  Tịnh 

nghiệp, làm sao cho khi sống thành người khuôn mẫu, lúc thác dự hội Liên 

Trì. Như thế mới không phụ chí vượt ra hầm lửa muôn tầm, mới chẳng uổng 

làm con của Phật. 

Phải cương quyết cố gắng, chớ quên lời ta! 

---o0o--- 

38/ Thơ Đáp Cư Sĩ Phạm Cổ Nông 

Trung ấm tức là thần thức, chớ không phải thần thức hóa làm trung ấm thân. 

Đây chính là linh hồn  mà người thế tục đã thường gọi. Cái thuyết trung ấm 

thân bảy ngày sống chết một lần và qua bốn mươi chín ngày phải đi đầu thai, 

không  nên  nê  chấp.  Nói  trung  ấm  thân  sống  chết  là  chỉ  cho  trong  tâm  vô 

minh của  kẻ  kia  hiện  ra  tướng  sanh  diệt,  đừng  nên  quá  quê  thật,  luận  theo 

trạng thái sống chết của người đời. 

Sự  thọ  sanh  của  thân  trung  ấm  nơi  sáu  đường  ba  cõi,  mau  thì  chừng  trong 

khoảng  khảy  ngón  tay,  lâu  hoặc  bốn  mươi  chín  ngày  hay  nhiều  hơn  không 

nhất  định.  Những  vong  mới  chết  có  thể  hiện  thân  trước  người  quen  thuộc, 

hoặc cùng tiếp xúc nói chuyện trong ban ngày hay ban đêm. Không phải chỉ 

riêng trung ấm thân mới được như thế, mà người đã sanh về cõi dữ, lành, đôi 

khi cũng có thể hiện hình cho bà con quen thuộc thấy. Đây tuy là ý niệm của 

người ấy hiện ra, song kỳ thật cơ quyền biến do tạo hóa thần kỳ sắp đặt, để 

tỏ cho đời biết: người chết hồn chẳng tan mất và quả báo lành dữ vẫn không 

sai. Nếu chẳng thế thì kẻ dương gian không thể biết được việc âm ty, rồi do 

đó những tà luận mù quáng phụ họa nổi lên, bảo rằng chết là mất, không có 

nhân quả, đời sau, khiến cho  người  lành không  gắng công tu  đức, kẻ ác lại 

càng  hung  hiểm  tung  hoành.  Thế  thì  dù  có  lời  Phật  dạy,  lấy  đâu  để  chứng 

minh,  và  ai  chịu  tin  nhận?  Cho  nên  các  sự  hiện  hình  ấy  đã  chứng  cho  lời 

Phật không sai, nhân quả có thật, người lành thấy thế càng làm lành, mà kẻ 

dữ cũng bị tình  lý đó chiết phục, không đến  nỗi  mười phần quyết  liệt. Trời 

đất quỉ thần muốn cho người đời biết rõ việc ấy; nên mới có những sự người 

chết  hiện  hình  nơi  dương  gian,  kẻ  dương  gian  xử  đoán  hình  phạt  dưới  âm 

phủ, để phụ dực Phật pháp và giúp đạo trị an. Lúc này rất nhiệm mầu và sự 

quan hệ cũng rất lớn. Những việc như thế, xưa nay sách vở chép cũng nhiều, 

song đều chưa nói rõ cơ quyền biến ấy do từ đâu, và có những gì quan hệ lợi 

ích? 

Linh hồn tuy lìa xác thân, nhưng vẫn còn có tình chấp về xác thân y như cũ. 

Đã có tình chấp ấy, tất phải cần dùng đến sự ăn mặc để tư dưỡng. Sở dĩ như 

thế,  vì  phàm  phu  nghiệp  chướng  sâu  nặng,  chẳng  biết  ngũ  uẩn  vốn  không, 

nên vẫn cùng người đời không khác. Nếu là bậc đại trí huệ, thì liền thoát thể 

không  còn  nương  tựa  vào  đâu,  các  sự  khổ  tiêu  diệt,  ngũ  uẩn  rỗng  không, 

muôn đức trọn bày, chơn thân hiển lộ. Cảnh giới của thân trung ấm dị đồng 

không  nhất  định,  nên  sự  thọ  hưởng  đều  tùy  theo  tình  chấp  của  mỗi  người. 

Như việc đốt giấy áo, đối với người sống duy có quan niệm cấp cho áo, còn 

sự  rộng  hẹp  vắn  dài,  đâu  có  thể  mỗi  mỗi  đều  phù  hợp.  Nhưng  do  nơi  tình 

chấp  của  người  sống  và  kẻ  chết,  nên  những  quần  áo  ấy  vẫn  vừa  vặn  như 

thường. Điều này có thể chỉ cho ta biết đại nghĩa:  “Tất cả các pháp đều do 

 tâm chuyển biến.”  

Người chết rồi, khi còn chưa thọ sanh trong sáu đường gọi là trung ấm thân. 

Nếu  thọ  sanh  thì  chẳng  còn  là  trung  ấm  thân,  và  sự  dựa  vào  người  mà  nói 

việc  khổ  vui,  đều  là  tác  dụng  của  thần  thức.  Sự  đầu  thai  tất  do  thần  thức 

cùng  tinh  huyết  cha  mẹ  hòa  hợp,  nên  lúc  người  đàn  bà  có  mang,  thì  thần 

thức đã có trong thai. Nhưng tại sao đôi khi người mẹ chuyển bụng, thấy có 

kẻ đi vào nhà rồi mới sanh? Đây là trường hợp lúc cha mẹ giao cấu, có linh 

hồn khác đến thay thế để thọ thai, đến khi cái thai đã thành, vong chánh mới 

đến,  vong  thay  thế  liền  đi.  Trong  bộ  “Dục  Hải  Hồi  Cuồng”  quyển  thứ  ba, 

trang 8, 9, 10, 11, 12 cũng có nghi  vấn  này  mà  nguyên đáp không đúng  lý; 

tôi  xin  vì  cải  chánh,  sau  các  hạ  nên  tìm  tra  lại  sẽ  rõ.  Nguyên  đáp  trong  ấy 

đưa ra tỷ dụ như vầy:  “Ví như trứng gà, có trứng có trống, có trứng không 

 trống...”  Không  khi  nào  thần  thức  vào  thai  mà  giống  như  trứng  gà  không 

trống.  Bởi  trứng  không  trống  là  trứng  hư,  không  thể  nở  ra  con,  còn  trường 

hợp trên,  người  mẹ  vẫn sanh con  như thường. Nay tôi  lấy  lý  để biện  minh, 

không sợ  mang  lỗi tiếm  việt, nên  vì các  hạ trình  bày. Thuở  xưa, bà  mẹ của 

ông Viên Trạch mang thai ba năm, có lẽ cũng thuộc về tình trạng thay thế đã 

nói trên. Nhưng đây là ước theo lối thông thường mà luận, phải biết nghiệp 

lực của chúng sanh không thể nghĩ bàn! Như người tu Tịnh nghiệp đã thành, 

thân tuy chưa chết mà thần thức đã hiện nơi Tịnh độ. Và kẻ nghiệp ác nặng, 

thân  còn  nằm  trên  giường  bệnh  mà  linh  hồn  đã  chịu  hình  phạt  dưới  cõi  u 

minh.  Thế  thì  mạng  tuy  chưa  dứt,  thần  thức  đã  đầu  thai,  đợi  đến  khi  sắp 

sanh, toàn phần tâm thức  mới phụ  vào thai thể,  lý này chẳng phải  là không 

có, nhưng thông thường, sự thay thế thọ thai vẫn nhiều hơn. 

Trong  ba  cõi,  các  pháp  đều  duy  tâm  hiện.  Chúng  sanh  tuy  mê  chẳng  biết, 

nhưng chính chỗ nghiệp lực không thể nghĩ bàn ấy, là chỗ tâm lực không thể 

nghĩ  bàn,  mà  cũng  là  chỗ  thần  thông  đạo  lực  của  chư Phật  không  thể  nghĩ 

bàn vậy. Ấn Quang tôi, hơn mười năm gần đây, vì sức mắt yếu không xem 

nhiều được, nên không thể rộng dẫn kinh luận để chứng minh. Tuy nhiên, lý 

ấy vẫn chân thật, chẳng phải tôi dám đưa ra điều ức kiến, để rước lấy sự tội 

khiên. Sống chết là việc lớn của chúng sanh, nhân quả là đại quyền trong cơ 

giáo hóa. Mong rằng các hạ không tiếc lời văn quảng trường thiệt, một phen 

đem việc nhân quả báo ứng giúp cho mọi người đều chuyển phiền não sanh 

tử thành  Bồ  đề Niết bàn. Như thế pháp  môn cùng chúng sanh  xiết bao  hân 

hạnh!! 

---o0o--- 

39/ Thơ Khuyên Người Mới Phát Tâm Học Phật 

1. Tôi thường  nói: Muốn được sự thật ích  của Phật pháp, phải tìm  nơi  lòng 

kính  sợ.  Có  một  phần  cung  kính,  tiêu  một  phần  tội  nghiệp,  thêm  một  phần 

phước huệ. Có mười phần cung kính, tiêu mười phần tội nghiệp, thêm mười 

phần phước huệ. Nếu không mảy may cung kính, thì sự tụng kinh niệm Phật 

tuy  chẳng  phải  hoàn  toàn  không  lợi  ích,  nhưng  do  tội  khinh  lờn  ấy,  trước 

phải bị nhiều kiếp đọa vào tam đồ. Đến khi tội hết, mới nương thân nơi nhân 

lành ấy, lại được nghe pháp tu hành, ăn chay niệm Phật, cầu về Tây phương 

để thoát đường sanh tử? Nếu  hiện đời  này hết  lòng thành kính, thì  hiện đời 

có thể nương sức từ của Phật đới nghiệp vãng sanh. Và một phen được vãng 

sanh, thì vượt phàm vào Thánh, thoát khỏi luân hồi, hằng xa lìa các sự khổ, 

chỉ thuần hưởng những điều vui. 

2. Con người tu phước và tạo nghiệp, tóm lại chẳng qua ba nghiệp sáu căn. 

Sáu căn là: mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý. Năm căn trước thuộc về thân nghiệp, 

một ý căn sau thuộc về tâm, tức là ý nghiệp. Ba nghiệp là nghiệp thân, khẩu, 

và ý. 

Thân  nghiệp  có  ba:  sát  sanh,  trộm  cắp,  tà  dâm.  Ba  việc  này  tội  rất  nặng, 

người học Phật phải để tâm gìn giữ. Về phần sát sanh: phàm là động vật, tất 

đều biết tham sống sợ chết, ta không nên giết hại, nếu giết mà ăn thịt thì sẽ 

kết  thành  nghiệp  sát,  đời  sau  phải  bị  nó  giết  lại.  Vậy  người  Phật  tử  nên  ăn 

chay và yêu tiếc sanh mạng. Về phần trộm cắp: chẳng luận vật lớn nhỏ của 

người  khác,  ta  không  nên  lấy  khi  người  không  cho.  Trộm  vật  nhỏ  thì  mất 

nhân  cách  mình,  trộm  vật  lớn  thì  hại  thân  mạng  người.  Trộm  đồ  vật  người 

xem dường như có lợi, nhưng thật ra chính mình bị giảm phước thọ, có khi 

mất  tánh  mạng,  so  với  của  trộm  được,  sự  tổn  thất  lại  càng  nhiều  hơn  bội 

phần. Nếu dùng mưu kế lấy, hoặc dùng thế lực ép bức lấy, hay thầm lén mà 

lấy, đều thuộc về trộm cắp. Người trộm cắp, tất sanh con lưu đãng, trái lại kẻ 

liêm khiết thì sanh con  hiền  lương, đây  là  nhân quả  nhất định theo  lý thiên 

nhiên  vậy.  Về  phần  tà  dâm:  nếu  chẳng  phải  thê  thiếp  của  mình,  thì  không 

luận  kẻ  sang  hèn,  đều  không  được  cùng  nhau  làm  điều  tà  dâm.  Tà  dâm  là 

việc trái ngược nhơn luân, chính là đem thân người  mà làm hạnh Súc sanh, 

hiện đời đã như thế, kiếp sau khó khỏi đọa vào súc loại. Người đời cho việc 

con  gái  lang chạ  là điều sỉ  hổ,  nhưng đâu  nghĩ rằng con trai tà dâm  nào có 

khác chi? Kẻ tà dâm tất sanh con không trinh khiết, có ai lại  muốn cho con 

cái mình không trinh khiết ư? Ấy cũng bởi chính mình trước đã làm việc đó, 

con  cái  thọ  bẩm  khí  chất  của  mình,  quyết  khó  được  trinh  chánh.  Lại  nữa, 

chẳng  những  không  được  dâm  theo  ngoại  sắc,  mà  vợ  chồng  chung  chạ  với 

nhau cũng phải có hạn chế; nếu chẳng thế thì con người dễ bị suy tàn hoặc 

phải chết non. Kẻ tham việc phòng thất rất khó sanh con, dù sanh cũng khó 

nên người, và dù cho được nên người cũng là kẻ yếu đuối không thành tựu 

việc chi. Tình đời cho hành dâm là vui, đâu biết vui trong giây phút, khổ đến 

trọn đời, có khi còn di hại cho con cháu nữa! Ba điều trên đây không làm thì 

thân nghiệp lành, làm thì thân nghiệp ác. 

Khẩu nghiệp có bốn: nói dối, nói trau chuốt, nói đôi chiều, nói hung ác. Nói 

dối là  nói  lời không thành thật, lời đã không thành thật thì tâm cũng không 

thành  thật,  do  đó  nhân  cách  bị  tổn  thất  rất  nhiều.  Nói  trau  chuốt  là  nói  lời 

phù  phiếm  hoa  tình,  khiến  cho  người  sanh  ra  tâm  niệm  dâm  đãng.  Những 

thanh thiếu niên còn non dại nghe lời ấy lâu, nếu không tà dâm cho mất nhân 

cách, thì cũng làm việc thủ dâm để hại sắc thân. Kẻ nói lời có hại cho người 

như thế, dù  không tà dâm cũng phải bị đọa vào đại Địa  ngục, từ trong Địa 

ngục ra, hoặc làm giống cái trong loài súc vật. Nếu sanh trong loài người, sẽ 

làm hạng gái lầu xanh, ban sơ còn tuổi trẻ sắc đẹp cũng chưa mấy khổ, lần 

lần nọc độc phong tình phát ra, sự khổ sở sẽ không cùng. Đã có miệng khéo 

nói năng, sao chẳng vì người chỉ đường hạnh phúc, lại thốt chi những lời tà 

vạy trau chuốt để gây họa cho chính mình và kẻ khác ư? Nói đôi chiều là nói 

khiêu khích thọc mách sự phải quấy của đôi bên, nhỏ thì lầm lạc người, lớn 

thì hư nhà hại nước. Nói hung ác là nói lời ác độc như gươm đao, khiến cho 

người  khó  nhẫn  chịu  sanh  ra  buồn  khổ.  Bốn  điều  này  không  làm  thì  khẩu 

nghiệp lành, làm thì khẩu nghiệp ác. 

Ý nghiệp có ba: tham dục, giận hờn và ngu si. Tham dục là đối với tiền tài, 

ruộng  đất, đồ  vật  v.v... đều  muốn cho  về  nơi  mình,  dù được  nhiều  vẫn còn 

thấy ít. Giận hờn là: không luận mình phải hay quấy, nếu có ai không thuận 

theo bổn ý, liền phát sanh giận dữ, dù kẻ khác dùng lẽ phải khuyên bảo cũng 

chẳng nghe theo. Ngu si là chẳng phải tuyệt nhiên không biết việc chi. Chính 

như  kẻ  đọc  hết  sách  thế  gian,  văn  từ  qua  mắt  liền  thông  thuộc,  miệng  mở 

thành thi bài, mà không tin lý nhân quả ba đời cùng sự luân hồi sáu nẻo, cho 

rằng người chết thì mất, không có đời sau v.v... đều gọi là ngu si. Những sự 

hiểu biết như thế làm cho hư nước hại dân còn quá hơn nạn nước lụt, thú dữ. 

Ba  điều  này  không  làm  thì  ý  nghiệp  lành,  làm  thì  ý  nghiệp  ác.  Người  ba 

nghiệp thân, khẩu, ý đều lành, khi tụng kinh niệm Phật, công đức lớn hơn kẻ 

ba nghiệp ác gấp trăm ngàn lần. 

3. Người học Phật cần phải giữ lòng tốt, nói lời tốt và làm việc tốt. Giữ lòng 

tốt là không nên khởi những tâm niệm ác, trái chánh lý, có hại cho mình và 

người.  Nếu  tâm  niệm  ấy  thoạt  nổi  lên,  phải  lập  tức  sanh  lòng  hổ  thẹn  sám 

hối, khiến cho  nó  liền tiêu diệt.  Lại phải  giữ  gìn  những  tâm  niệm:  hiếu, đễ, 

trung,  tín,  lễ,  nghĩa,  liêm,  sỉ,  có  lợi  vật  lợi  người.  Đối  với  điều  lành,  sức 

mình có thể làm  được  việc chi,  nên thiết thật  mà  làm;  nếu không  làm được 

thì cũng nên thường tâm niệm. Nói lời tốt là nói lời có ích cho người và vật, 

chớ không phải nói xu phụ cốt để cho người vui vẻ vừa lòng là lời tốt đâu. 

Đây chính là nói những lời răn dạy con cái, khuyên người làm lành, lánh dữ, 

giữ trọn  nhơn  luân, gắng tu phước  huệ.  Làm  việc tốt là phải thật  hành  việc 

hiếu thảo cha  mẹ, cung kính sư trưởng, hòa thuận anh em, khuyến  hóa  mọi 

người.  Và  với  những  việc  lễ  sám,  niệm  Phật,  tụng  kinh,  thân  tâm  phải  chí 

thành cung kính. 

4. Người học Phật, ban đêm không nên ở trần, mặc quần đùi mà ngủ. Vì một 

Phật tử lúc nào cũng phải gìn lòng như đối trước Phật. Đến bữa cơm không 

nên ăn quá độ, thức ăn dù  ngon, hạp  miệng cũng chỉ  nên ăn tám chín  phần 

mà thôi. Nếu ăn đủ mười phần thì kẻ khác bị thiếu, mà tạng phủ mình cũng 

thọ thương. Phước đức của phàm phu đâu có bao nhiêu, nếu thường ăn như 

thế, thọ  lộc phải  giảm. Vả  lại khi ăn quá nhiều, thân tâm  mờ  mệt,  nếu thực 

phẩm không tiêu, tất ra hơi dưới. Việc này rất không thanh nhã, tội lỗi rất to. 

Như sự đốt hương ở điện Phật chẳng qua là để tiêu biểu lòng cung kính, xét 

lại mùi thơm đâu có bao nhiêu? Nếu ăn quá no để cho ra hơi dưới... mùi hôi 

thúi  xông  đến  Tam  bảo,  thì  đời  sau  tất  phải  bị  quả  báo  làm  loài  dòi.  Vậy 

muốn tránh lỗi ấy, tốt hơn là nên ăn cho có điều độ. Thảng như bao tử yếu bị 

chứng  hàn,  món  ăn  khó  tiêu,  cảm  thấy  muốn  ra  hơi  dưới,  thì  nên  bước  ra 

ngoài,  đến  chỗ  trống  cho  ra,  đợi  khi  hơi  tan  lại  đi  vào  trong.  Nếu  có  việc 

không  ra  ngoài  được,  thì  phải  dùng  sức  nén  lại,  giây  phút  hơi  sẽ  tiêu  tan  ở 

trong bụng. Có kẻ cho  rằng  làm  như thế e sanh ra bệnh,  lời  này không  nên 

nghe theo, vì nếu giữ một chút vệ sinh không đáng vào đâu mà để cho ra hơi 

dưới nơi điện Phật, nhà Tăng, thì khổ báo của tội lỗi còn nặng gấp hơn muôn 

phần. Trong  giới  luật của Phật chế, chưa  nói đến  việc  này, có lẽ  người  xưa 

thân  thể  mạnh  khỏe,  không  tham  ăn,  chẳng  có  điều  bất  nhã  ấy,  nên  Phật 

chưa  nói,  nếu  như có,  tất  Phật  đã  nói  ra  rồi!  Vậy  chớ  cho  rằng  Phật  không 

chế giới ngăn cấm điều ấy, mà tùy ý cho ra hơi dưới. Làm như thế là tự rước 

lấy sự đọa lạc, chừng ấy Phật muốn cứu độ cũng không biết làm sao? Thuở 

xưa đức Khổng Tử lấy tư cách bậc Thánh nhân đến chầu vị quốc quân phàm 

phu,  khi  còn  ở  dưới  thềm  sắp  muốn  bước  vào  triều,  đã  nén  nhẹ  hơi  thở, 

huống chi  lúc đối trước  mặt  vua? Cho  nên, sách  Luận Ngữ nói:  “So vạt áo 

 bước lên đền, thân mình cúi xuống, nhẹ hơi dường như không thở.”  Chúng ta 

là  phàm phu đầy  nghiệp  lực, đang  lúc ở  nơi điện Phật,  một đấng trời trong 

hàng trời, Thánh trong hàng Thánh, là chỗ Tam bảo đầy đủ mà không để tâm 

thúc liễm, mặc ý cho ra hơi hôi thúi nơi dưới, tội lỗi ấy lớn biết chừng bao? 

Xin  chớ  cho  rằng  tôi  nói  ra  đây  việc  không  thanh  nhã,  tôi  chẳng  ngại  gì 

mang tiếng không thanh nhã, chỉ sợ cho những kẻ thô suất lầm gây ra nhân 

đọa lạc làm loài dòi tửa đó thôi. 

5.  Người  học  Phật,  sớm  mai  thức  dậy  và  sau  khi  đại  tiểu  tiện  đều  phải  rửa 

tay.  Khi  dùng  tay  gãi  nơi  thân,  chà  dưới  chân  cùng  rờ  các  chỗ  không  sạch 

khác, đều cũng phải rửa. Dù tháng nóng nực, cũng không nên tự do  mở nút 

áo để phơi ngực hoặc vén quần bày bắp vế. Tùy tiện khạc đàm hỉ mũi là một 

việc  rất  tổn  phước.  Chẳng  những  ở  trong  Phật  điện,  Tăng  đường,  không 

được hỉ nhổ, mà bên ngoài điện đường chỗ đất sạch sẽ cũng không nên làm 

việc ấy, vì nơi đất sạch mà bị khạc nhổ, thì liền hiện ra tướng dơ. Có người 

thô  tháo  không  kiêng  dè,  cứ  hỉ  nhổ  bừa  trong  phòng,  trên  đất,  nơi  tường, 

thành  ra  trong  nhà  chỗ  nào  cũng  có  đàm  dãi.  Kẻ  ấy  cho  rằng  khạc  đàm  là 

được  thông  trệ  và  bỏ  chất  nhơ  ra  ngoài,  nhưng  không  dè  mỗi  ngày  thường 

nhổ  như  thế  thì  bao  nhiêu  tinh  hoa  của  chất  ăn  uống  đều  biến  thành  đàm, 

nhiều ngày sẽ sanh ra bệnh. Trong thân người có gì tinh sạch, tốt hơn là nên 

nuốt đi, lâu ngày sẽ không còn đàm nữa. Đây là phương pháp dùng đàm trừ 

đàm rất thần diệu. Nếu không nuốt được thì nên nhổ vào khăn tay, phải hành 

động  cho  khéo  đừng  để  người  thấy.  Nhưng  việc  này  cũng  nhọc  công  và 

không  sạch,  chẳng  bằng  nuốt  đi,  đã  không  nhọc  nhằn  lại  không  bày  ra  sự 

nhơ  nhớp;  hơn  nữa  còn  dứt  được  bệnh  đàm.  Vài  điều  trên  đây,  dường  như 

không  đáng  nói,  có  kẻ  lại  cho  rằng  nhỏ  nhặt  không  mấy  để  tâm.  Nhưng 

người  học  Phật  phải  giữ  tư  cách  lễ  nghi  và  biết  sợ  tội,  nếu  chẳng  thế  thì 

thành ra kẻ thô tháo sỗ sàng, hiện đời phước giảm tội thêm, kiếp sau phải bị 

đọa lạc. 

6. Người học Phật, một cử động đều phải lưu tâm. Trong khi niệm Phật, cần 

phải chí thành, nếu có lúc thấy nơi lòng sanh ra bi cảm đó là tướng căn lành 

phát  hiện.  Tuy  nhiên,  cũng  cần  phải  dè  dặt,  đừng  để  cho  nguồn  bi  cảm 

thường thường phát lộ, nếu chẳng thế tất sẽ bị loài  ma bi thương  nhập  vào. 

Phàm có việc chi vừa ý cũng không nên quá vui mừng, vui mừng quá độ sẽ 

bị  loài  ma  hoan  hỷ  ám  nhập.  Khi  niệm  Phật,  mí  mắt  phải  sụp  xuống  và 

không nên quá dùng tinh thần khiến cho tâm hỏa bừng lên. Những lúc cảm 

thấy trên đỉnh đầu tê rần ngứa nhức, đó là hiện tượng dùng tinh thần chuyên 

chú  nhiều,  cần  phải  điều  độ  cho  vừa  chừng.  Khi  niệm  ra  tiếng,  không  nên 

dùng sức lắm, phải ngừa sự mang bệnh. Lần chuỗi mà niệm có thể trừ chứng 

biếng trễ, nhưng khi ngồi yên không nên lần, lần thì tay động tâm thần  mỏi 

nhọc không an, lâu ngày tất mang bệnh. 

7.  Người  học  Phật,  khi  xem  kinh  luận  và  các  sách  vở,  chẳng  nên  quá  vội 

vàng, vội vàng thì tâm thần rối loạn không yên, rất khó hiểu được ý thú. Đời 

nay,  nhiều  người  có  đôi  chút  thông  minh,  khi  được  một  bộ  kinh  sách  liền 

quên  ăn  bỏ  ngủ,  xem  một  lần  cho  hết.  Qua  đến  lần  thứ  hai  thì  không  còn 

hứng thú xem nữa, dù có xem cũng như trạng thái phờ phạc mất thần. Hạng 

người này khó làm thành tựu việc chi, vậy phải gắng răn giữ. Ông Tô Đông 

Pha  nói:  “Sách  xưa  chẳng  chán  trăm  lần  đọc.  Đọc  kỹ  suy  cùng  ý  vị  sâu!” 

Đức Khổng Tử là bực Thánh nhân, mà còn đọc Kinh Dịch nhiều phen, đến 

nỗi dây sách  ba  lần  mòn  đứt.  Tư chất  như Ngài,  văn từ qua  mắt  liền thông 

thuộc,  tại  sao  lại  cần  phải  xem  văn  mà  đọc?  Nên  biết  xem  văn  có  chỗ  rất 

hay, bởi đọc thuộc lòng phần nhiều là sự làu thông ngoài miệng, xem văn thì 

dễ  biết  ý  thú  mỗi  chữ  mỗi  câu.  Vậy  chúng  ta  lấy  đó  làm  gương,  đừng  một 

mặt ưa đọc thuộc lòng để tỏ ra mình là người thông minh nhớ giỏi... 

---o0o--- 

40/ Thơ Đáp Cư Sĩ Châu Tụng Nghiêu (Phụ Nguyên Thơ) 

Nay đệ tử có một nghi vấn, cầu xin lão Pháp sư từ bi chỉ bảo: 

Đệ  tử  ăn  chay  niệm  Phật  đã  nhiều  năm,  nghe  dạy  rằng:  Những  người  tin 

tưởng  Phật,  sẽ  được  chư  Phật  trong  mười  phương  ba  đời  hộ  niệm,  các  vị 

Thiên Long Bát Bộ, Đại Lực Thần Vương thường theo hộ trì, nghiệp ác đời 

trước  lần  lần  tiêu  trừ,  dù  có  oan  gia  đối  đầu  cũng  không  thể  làm  hại.  Mấy 

điều  trên  đây  căn  cứ  trong  Kinh  Phật,  quyết  không  phải  là  lời  nói  suông. 

Nhưng vào khoảng tháng ba này, nhân tiếp được tin tức của người bà con từ 

Thượng  Hải  gửi  về,  khiến  đệ  tử  vô  cùng  ngạc  nhiên!  Theo  tin  ấy  cho  biết: 

Bà  Trương  Thái  Thái  là  người  rất  tin  Phật,  ăn  chay  đã  hơn  hai  mươi  năm, 

thường đến Cư Sĩ Lâm nghe giảng kinh pháp. Bà ấy hiền hậu nhân đức, ưa 

làm  lành,  gặp ai cũng đều khuyên ăn chay niệm Phật.  Không  ngờ  một  hôm 

đang  đi trên  lộ để đem  đồ ăn chay cho  một vị sư  huynh,  bà bị  xe cán chết. 

Lúc ấy  vì không có ai  nhìn,  nên  nhân  viên tuần phòng chở đi, đến ba  ngày 

sau  con  cháu  hay  được  mới  xin  đem  về  chôn  cất.  Đệ  tử  nghe  tin  ấy  trong 

lòng  kinh  ngạc  phi  thường,  đến  nay  vẫn  còn  nghi  ngờ  chưa  hiểu.  Việc  này 

nếu  người  trong  Phật  học  hội  nghe  được,  chắc  cũng  bàng  hoàng  không  an. 

Cho  nên  đệ  tử  dâng  lên  bức  thơ  này,  cầu  xin  lão  Pháp  sư  chỉ  dạy,  nói  rõ 

nguyên  do  vì  sao  bà  họ  Trương  lại  bị  cái  chết  thảm  khốc  như  thế.  Và  kết 

cuộc, bà có được vãng sanh về Tây phương hay chăng? 

Xin  lão Pháp sư mở  lời  minh huấn  để cho nhiều  người  yên tâm  niệm Phật. 

Ân đức ấy đệ tử cảm bội không cùng! 

Tiếp được thơ, biết ngươi đối với đạo lý Phật pháp còn chưa hiểu rõ. Chúng 

ta từ vô thỉ đến nay, đã tạo nghiệp ác vô lượng vô biên! Kinh Hoa Nghiêm 

nói:  “Giả  sử  nghiệp  ác  có  thể  tướng,  mười  phương  hư  không  chẳng  dung 

 chứa hết.”  Nên biết sự tu trì của hành nhơn, nếu quả chí thành không dối, thì 

có  thể  chuyển  trọng  báo,  hậu  báo  thành  hiện  báo,  khinh  báo.  Người  phàm 

mắt  thịt  chỉ  thấy  sự  kiết  hung  trước  mắt,  đâu  biết  được  việc  nhân  quả  đời 

trước và đời sau. 

Bà họ Trương ấy nhiều năm tinh tu, một sớm chết thảm, hoặc giả do sự khổ 

đó mà tiêu được ác báo tam đồ, sanh về cõi Thiên. Nếu trong hiện đời bà tin 

sâu  nguyện  thiết  thì  cũng  có  thể  sanh  về  Tây  phương.  Nhưng  chúng  ta  đã 

không có tha tâm đạo nhãn, nên không dám ức đoán quyết chắc bà có được 

vãng  sanh  cùng  chăng?  Việc  có  thể  quyết  định  là:  làm  lành  tất  được  quả 

lành,  làm dữ phải  mang ác báo. Nếu  làm  lành  mà bị quả dữ, đó  là quả  báo 

của  nghiệp  ác  đời  trước,  chẳng  phải  quả  báo  của  nghiệp  lành  đời  này.  Các 

ngươi thấy bà lão bị sự chết khổ như thế, liền nghĩ lầm rằng việc lành không 

đáng  làm,  bởi  làm  lành  không  được  phước,  nên  mới  sợ  hãi  nghi  ngờ.  Sự 

nhận thức đó đâu có khác gì người chưa nghe hiểu Phật pháp? Nếu người đã 

tin  chắc  lời  của  Phật,  quyết  không  vì  việc  ấy  mà  lộ  ra  vẻ  sửng  sốt  kinh 

hoàng. Bởi việc nhân quả trùng điệp không cùng, có khi nhân này chưa trả, 

quả nọ đã chín mùi, ví như gieo giống sớm thì gặt sớm, lại như thiếu nợ, chủ 

nợ mạnh lôi kéo trước tiên. 

Thuở xưa, có người một đời làm lành, khi lâm chung lại bị chết thảm để trả 

xong nghiệp trước, đời sau lại được phú quí vinh hoa. Như đời Tống một vị 

Tăng  ở  chùa  A  Dục  Vương  muốn  trùng  tu  tòa  điện  tháp  thờ  Xá  Lợi  nghĩ 

rằng Cần  Thân Vương có thế  lực,  mới đến quyên  mộ. Chẳng dè kết quả số 

tiền  quyên  không  được  bao  nhiêu,  bổn  nguyện  không  thành,  vị  Tăng  buồn 

bã, lấy búa chặt tay trước đền Xá Lợi, máu ra nhiều liền chết. Cùng trong lúc 

ấy,  Cần  Thân  Vương  sanh  ra  một  đứa  con.  Từ  khi  mới  lọt  lòng,  đứa  bé 

thường khóc  mãi không thôi. Bà  vú bế nó  đi chơi, đến chỗ treo bản đồ  xây 

tháp Xá Lợi thì đứa bé không khóc, bồng đi lại khóc to lên. Bà vú không biết 

làm  sao,  mới  gỡ  bản  đồ  xuống  thường  cầm  để  trước  mặt  nó,  từ  đó  đứa  bé 

không khóc nữa. Vương nghe chuyện ấy lấy làm lạ liền sai người đến chùa 

A Dục hỏi thăm vị Tăng khi trước, mới hay ông chặt tay chết đúng vào ngày 

sanh của con mình. Do nhân duyên đó, Thân Vương  một  mình đứng ra sửa 

lại điện Xá Lợi. Đến khi đứa bé ấy được hai mươi tuổi, nhằm lúc vua Ninh 

Tông  băng,  không  có  Thái  tử  kế  vị,  mới  di  chiếu  lập  con  của  Cần  Thân 

Vương lên làm vua. Cậu bé về sau được làm Hoàng Đế bốn mươi mốt năm, 

tức là vua Lý Tông nhà Tống vậy. 

Cái  chết  của  vị  Tăng  cũng  là  cái  chết  thảm.  Nếu  không  có  sự  khóc  mãi 

chẳng thôi và khi thấy bản đồ tháp Xá Lợi liền nín lặng, thì đâu ai biết được 

đứa bé là thân sau của vị Tăng đã chết thảm kia? Việc này chép ở tập A Dục 

Vương  Sơn Chí,  mà trong  năm Quang  Tự thứ hai  mươi  mốt, tôi  nhân đi  lễ 

tháp Xá Lợi vài mươi ngày, đã được xem qua. Người rõ lý mặc dù cảnh ngộ 

thế nào, cũng quyết không nghi nhân quả sai lầm, lời Phật hư dối. Kẻ không 

rõ  lý,  chấp  chặt  một  khuôn  khổ,  chẳng  biết  có  nhân  quả  phức  tạp,  cho  nên 

sanh lòng nghi nan, truy ra đều do không có chánh kiến. Như chỗ ngươi nói: 

người niệm Phật có Tam bảo gia bị, long thiên hộ trì, đó vẫn là lẽ nhất định 

không còn sai  lầm. Nhưng đối  với  việc chuyển quả báo  nặng đời sau thành 

quả báo nhẹ đời này, ngươi còn chưa rõ biết, nên không khỏi có sự nghi ngờ 

bàn bạc không hợp lý kia. Thuở xưa, ở Tây Vức, Giới Hiền Luận Sư là bậc 

đạo đức cao trong một thời, tiếng đồn vang khắp bốn xứ Thiên Trúc. Do vì 

túc  nghiệp,  Luận  Sư  mang  chứng  bệnh  dữ,  đau  đớn  vô  cùng,  chịu  không 

kham, nên sắp muốn tự tận. Vừa trong đêm ấy, Luận Sư nằm mơ thấy ba vị 

Bồ  tát:  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Quán  Thế  Âm  giáng  lâm  bảo  rằng:  “Ngươi 

 trong kiếp về trước, nhiều đời làm vị quốc vương, bởi não hại chúng sanh, 

 nên  sẽ  phải  bị  lâu  dài  đọa  vào  ác  đạo.  Nhưng  do  đời  nay  ngươi  có  công 

 hoằng dương Phật pháp nên chuyển lại chịu sự khổ nhỏ ở nhân gian để tiêu 

 trừ sự khổ lớn nhiều kiếp nơi Địa ngục. Vậy ngươi gắng nhẫn chịu, chớ nên 

 buồn rầu mà tính việc chi khác. Trong ba  năm nữa, ở xứ Đại Đường có vị 

 Tăng tên Huyền Trang, sẽ đến đây thọ pháp với ngươi.”  Giới Hiền Luận Sư 

nghe rồi liền rán chịu khổ sám hối lâu ngày bệnh lần lần thuyên giảm. Qua 

ba  năm  sau,  Huyền  Trang  đến  chùa  Na  Lan  Đà,  Giới  Công  bảo  đệ  tử  nói 

trạng thái bệnh khổ của mình, chính người thuật lại cũng nghẹn ngào rơi lệ. 

Bao  nhiêu  đó  cũng  đủ  biết  sự  khổ  ấy  là  dường  nào  rồi!  Nếu  ba  vị  Bồ  tát 

không nói rõ nhân duyên kiếp trước, người đời sẽ bảo Ngài Giới Hiền chẳng 

phải  là bậc  đạo đức cao  Tăng.  Hoặc có kẻ  lại cho  rằng:  một  vị  đại tu  hành 

mà còn bị chứng bệnh thảm thế ấy, thì Phật pháp có chi là linh nghiệm? 

Tóm lại, chỗ hiểu biết của các ngươi còn cạn, nên vừa thấy việc chi hơi khác 

liền sanh lòng kinh nghi. Hành vi ấy có thể khiến cho kẻ ít căn lành thối thất 

lòng  đạo.  Nếu  thấy  người  làm  ác  mà  hiện  đời  được  phước  báo,  chắc  các 

ngươi cũng khởi niệm hiểu lầm như thế. Nên biết đó chẳng qua là sự chuyển 

biến của những lớp tiền nhân hậu quả phức tạp không đồng, để đổi quả nặng 

đời sau làm quả nhẹ hiện tại, hay chuyển quả nhẹ hiện tại thành quả nặng đời 

sau mà thôi. 

---o0o--- 

41/ Thơ Đáp Cư Sĩ Dương Đức Quan 

Về  việc  ông  Hoàng  Hậu  Giác,  hiện  tượng  ấy  rất  có  lợi  ích  cho  người  học 

Phật.  Sự  kết  quả  được  vãng  sanh  hay  bị  đọa  lạc  của  ông,  hãy  tạm  gác  qua 

một  bên;  nếu  quả  người  niệm  Phật  biết  đến  hiện  tượng  của  ông  lúc  lâm 

chung, quyết không dám hững hờ với con đường giải thoát. 

Xem qua thành tích, dường như ông là người có tâm chí thành. Nhưng nhìn 

vào cảnh tượng hiện ra lúc lâm chung, ta xét thấy lúc bình thời ông chưa thật 

tâm  dụng  công  trong  sự  tu  niệm.  Hiện  tượng  ấy  phần  nhiều  là  do  những 

nghiệp bỏn sẻn tiền của hoặc lời nói lầm hại mạng người xui khiến ra. (Bỏn 

sẻn lời nói lầm hại mạng người là như mình biết chỗ kia có giặc và biết nơi 

khác có thể trốn lánh được, mà vì không lòng từ bi, ưa thấy người mang họa, 

nên không chịu nói ra. Tâm hạnh ấy làm xúc động sự hờn giận của quỉ thần, 

nên  khiến  cho  khi  lâm  chung  hiện  ra  cảnh  tượng:  nói  không  được  và  ghét 

nghe tiếng  niệm Phật).  Lại  nữa, sự  hiện ra tướng trạng  một đôi  giờ trăn trở 

không chịu chết, để đợi đến khi  những  người trợ  niệm đi rồi, chưa bao  lâu 

liền  chết,  hoàn  toàn  hợp  với  cảnh  nghiệp  của  kẻ  bỏn  sẻn  tiền  của  cùng  lời 

nói lầm hại mạng người. Trạng thái ấy chứng tỏ dù không đọa vào loài Ngạ 

quỷ, cũng là khí phần của Ngạ quỷ. Một vị nào đó căn cứ nơi sức trợ niệm 

bằng  chú  lực  của  cư  sĩ  Diệc  Tử  Tuấn  bảo  rằng  ông  Giác  được  vãng  sanh, 

song theo ý tôi: chú lực tuy không thể nghĩ bàn, nhưng nếu nghiệp lực nặng 

cũng không dễ  gì được  lợi  ích. Nếu  như ông Giác được  vãng sanh, tất phải 

có tướng trạng gì khác để chứng thật, vậy cũng không nên ức đoán sai lầm. 

Có vị lại quả quyết rằng, ông ấy đã đọa vào đường Ngạ quỷ. Theo như hiện 

tượng của ông Giác, thì lời nói sau này tợ hồ có chỗ y cứ. Nhưng hoặc nhờ 

con  cháu  thành  khẩn  và  các  cư sĩ  trợ  niệm,  hoặc  do  chính  ông  ấy  sám  hối 

trong tâm, có thể tội của ông được giảm khinh, không đến nỗi đọa ngay vào 

đường Ngạ quỷ. 

Hiện  thời,  việc  đáng  làm  là  con  cái  cùng  quyến  thuộc  của  người  quá  vãng 

phải nghĩ đến sự khổ của vong nhân, phát lòng lợi mình lợi người thay vì kẻ 

chết  niệm  Phật,  cầu  Phật  thương  xót  tiếp  dẫn  vãng  sanh.  Nếu  lòng  thành 

khẩn  được  đến  cùng  thì  sự  vãng  sanh  có  thể  dự đoán,  bởi  lẽ  cha  con  thiên 

tánh  quan  hệ  lẫn  nhau,  và  tâm  Phật  có  cảm  tất  liền  ứng.  Như  người  trong 

quyến  thuộc  lơ  lơ  láo  láo  làm  cho  xong  việc  thì  vong  nhân  nghiệp  chướng 

không tiêu và khó mong được tiếp dẫn. Điều này quan hệ phi thường vì sai 

một ly lạc đi ngàn dặm. 

Việc trên đây nhắc nhở cho ta biết người niệm Phật đối với mình phải thiết 

thật  sửa  trừ  tâm  tánh  xấu  xa,  với  người  phải  dùng  phương  tiện  giúp  đỡ. 

Những điều đáng  nói, tuy kẻ cùng ta có oán thù cũng phải  vì  họ  nói, khiến 

cho kẻ ấy sanh phước khỏi họa, lìa khổ được vui. Lúc bình thời phải khăng 

khăng thiết thiết vì người nói việc luân hồi nhân quả, niệm Phật vãng sanh. 

Lại nên dạy dỗ con cái, vì nó lập nền tảng vững chắc an lành. Phải giữ làm 

sao cho lời nói không mơ hồ, tâm như dây cung thẳng, việc làm không trái lẽ 

trời,  tấm  lòng  có  thể  phô  trương  cùng  thần  quỉ.  Được  như  thế  thì  khi  lâm 

chung quyết không có  hiện tượng đáng  thương  xót kia. Và  như thế thì ông 

Hoàng Hậu Giác lại chính là bậc Thầy khuyên dẫn của các người niệm Phật; 

các vị nhờ ông mới được sự lợi ích lớn về sau, mà ông cũng nhờ tâm lực của 

các vị, được hết tội, sanh về Cực lạc. Ấn Quang tôi nói đây chẳng phải là lời 

bông lông, chính là một định luật không hề sai suyển. Như có ai chẳng cho 

là phải, thì xin chất chánh với bậc cao minh Pháp sư, hoặc thỉnh vấn nơi bậc 

thần thông đại Thánh... 

---o0o--- 

42/ Thơ Đáp Cư Sĩ Phật Điển 

Tiếp được thơ, biết cư sĩ tụng niệm tinh cần, lòng tôi rất vui đẹp! 

Những  bóng  đen  theo  cư  sĩ  nói,  chẳng  phải  là  bóng  chư Phật,  Bồ  tát,  cũng 

chẳng  phải  hình  ảnh  kẻ  oan  gia  đối  đầu.  Vì  nếu  Phật,  Bồ  tát  hiện  thân,  tất 

phải tỏ rõ có thể trông thấy mặt mày; còn nếu là kẻ oan gia thì nó sẽ hiện ra 

tướng  ghê  gớm đáng sợ. Mấy bóng ấy có  lẽ  là  những cô  hồn  hữu  duyên từ 

kiếp trước, muốn nhờ sức tụng kinh niệm Phật của cư sĩ để siêu sanh về cõi 

an  lành. Vậy sau thời  khóa tụng  hồi  hướng, cư sĩ  nên cầu  nguyện  luôn cho 

các vong ấy được tiêu trừ ác nghiệp, thêm lớn căn lành, nhờ sức từ của Phật 

vãng  sanh  về  Tây  phương.  Như  thế,  các  vong  kia  sẽ  được  lợi  ích,  không 

luống uổng một phen khổ sở mong cầu. 

Người tu hành tâm phải có chủ tể, khi thấy cảnh giới xấu không nên sợ hãi, 

thấy cảnh giới tốt cũng không nên vui mừng. Được như thế thì các cảnh giới 

trải qua đều là những thắng duyên trợ đạo. Nếu tâm không chủ định thì các 

cảnh  đều  là  chướng  duyên.  Lại,  người  tu  hành  phải  lấy  sự  cung  kính  chí 

thành làm gốc, lấy từ bi khiêm tốn làm lòng. Như thế thì dù tâm hạnh chưa 

được hoàn toàn cùng  Phật  hợp  nhau, cũng không đến  nỗi trái  với tâm  hạnh 

của Phật, có thể gọi là người chơn tu, là đệ tử Phật. 

---o0o--- 

43/ Thơ Đáp Cư Sĩ Hoàng Tụng Bình 

Bệnh  do  thân  sanh,  thân  do  nghiệp  sanh,  muốn  cho  bệnh  mau  lành,  các  hạ 

nên tha thiết sám hối để tiêu trừ túc nghiệp. Với việc phòng thất, cũng phải 

tự  răn  cấm  thì  bệnh  mới  khỏi  tăng  thêm.  Bất  luận  bệnh  gì,  nếu  không  răn 

chừa sự vợ chồng chung chạ, tất nhiên khó được lành. 

Hàng ngoại đạo rất nhiều có đến trăm ngàn phái, nhưng cách dụng công của 

họ đều không ngoài việc vận khí luyện đơn. Bên ngoại đạo dù có bảo người 

xem kinh niệm Phật, cũng là việc bề ngoài, chính họ cũng không cho đó là 

đạo. Khi truyền  giáo, các  ngoại đạo thường  lựa  vào  lúc ban đêm, đóng kín 

các cửa lớn cửa sổ, bên ngoài phái người qua lại canh tuần, chỉ để một người 

thọ giáo vào thất. Trước khi được điểm đạo, người thọ giáo phải phát lời thề 

rất độc địa thảm ác. Nếu kẻ nào trái với lời dạy bảo của họ, sẽ phải chịu kết 

quả của lời thề ấy. Khi phát thệ rồi, họ lại chỉ khiếu điểm huyệt hoặc ở đầu, 

ở  mặt,  ở  thân.  Những  huyệt  nơi  thân  cần  phải  cởi  áo  mới  chỉ  điểm  được. 

Việc  làm  như thế  thật  là  một  bức  sáo  để  mê  hoặc  người.  Họ  lại  thêm  rằng 

một  phen  truyền  qua,  không  tu  cũng  có  thể  đắc  quả.  Giả  sử  bỏ  hẳn  những 

việc chỉ điểm bí mật cùng phát lời thề, mà đem công bố rõ ràng ra cho mọi 

người tự do lựa chọn, tất hạng ấy không còn căn cứ đứng vững. Trong Phật 

pháp không có  việc bí  mật truyền  lén  nhau, cũng không  dạy  người phát  lời 

thề độc ác, kẻ nào tin thì theo, không tin thì thôi. 

Các hạ đã niệm Phật  mà còn sợ lạc vào ngoại đạo, ấy cũng bởi chính mình 

không  phân  minh  sự  tà  chánh  giữa  đôi  bên,  chỉ  bắt  chước  theo  người  phát 

sanh tín tâm, thật ra chưa có lòng tin chân thật. Nếu có lòng tin chân thật thì 

chỉ  gắng  sức  tu  trì,  cần  gì  phải  lo  ngoại  đạo  đông  nhiều  và  sợ  mình  đi  lạc 

lối?  Các  hạ  đã  tự  nhận  có  nhiều  túc  nghiệp  nên  mang  bệnh  dữ,  thế  thì  cần 

phải ăn chay niệm Phật và vì những oan gia đời trước mà làm việc siêu độ. 

Nói siêu độ đây, cũng không cần phải thỉnh Tăng chúng làm Phật sự, chỉ tự 

mình thành thật khẩn thiết niệm Phật và niệm Quán Âm mà thôi. Các hạ chớ 

nên nghĩ rằng; chỉ niệm một đức Phật, một vị Bồ tát sợ e không lành bệnh. 

Nên biết niệm Phật là pháp rất tròn mau thẳng tắt trong Phật pháp, sự lợi ích 

vượt  hơn  tất  cả  pháp  môn.  Nếu  có  sai  biệt  là  do  tâm  mình  chí  thành  cùng 

không chí thành, chẳng phải pháp có linh nghiệm hoặc không linh nghiệm. 

---o0o--- 

44/ Thơ Đáp Cư Sĩ Trạch Phạm 

Hàng  phụ  nhân  khi  sanh  sản,  nên  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  tát,  vì  đức  Quán 

Âm  tâm  cứu  khổ  rất  ân  cần.  Lúc  ấy  phải  ra  tiếng  niệm  to  lên,  không  nên 

niệm  thầm,  vì  niệm  thầm  năng  lực  đã  yếu,  sự  cảm  thông  cũng  kém.  Hơn 

nữa,  trong  khi  dùng  sức  cho  đứa  con  ra,  nếu  niệm  thầm  tất  phải  tổn  hơi 

mang bệnh. Chẳng  những sản phụ tự  mình niệm  lớn,  mà  những  người giúp 

đỡ trong phòng sanh cũng niệm to lên. Và hàng quyến thuộc tuy ở nơi nhà, 

song cũng phải vì sản phụ niệm danh hiệu Bồ tát cầu nguyện giúp. 

Rất không nên cho rằng: khi sanh sản lõa lồ không sạch, niệm sợ có tội. Nên 

biết,  lý tuy  hữu định,  nhưng sự  phải tùy cơ, chỉ căn cứ theo sự  mà  luận  lý, 

chẳng  nên  chấp  riêng  bên  lý  để  luận  bàn.  Ví  như  khi  con  cái  té  vào  hầm 

phẩn hoặc nơi nước, lửa, kêu cha mẹ cầu cứu, cha mẹ liền chạy tới kéo lên, 

không khi nào ngại rằng con  mình thân thể chẳng sạch, áo mũ không chỉnh 

tề,  mà  không  chịu  cứu  vớt  để  mặc  cho  nó  chết.  Lòng  từ  bi  của  Bồ  tát  còn 

thâm thiết hơn cha mẹ đối với con vô lượng muôn ngàn lần. Đang lúc chúng 

sanh  bị  khổ,  cầu  cứu,  Bồ  tát  chỉ  có  niệm  cứu  khổ,  tuyệt  không  có  niệm  so 

chấp về thân hình. Vả lại việc sanh sản dĩ nhiên phải như thế, là lúc quan hệ 

đến  mạng  căn,  không  thuộc  vào  trường  hợp  có  thể  tỏ  bày  sự  nghiêm  kính 

sạch sẽ, thế thì còn chấp chi sự nghiêm sạch cùng không? Nếu ở trường hợp 

làm được mà không làm, thì thật là có tội. Trái lại, trong cảnh ngộ không thể 

tỏ  bày  tướng  cung  kính,  thì  chỉ  nên  luận  sự quy  hướng,  chí  thành  nơi  tâm, 

không nên chấp những lễ mạo nghi thức trên hình tích. Bồ tát không sự khổ 

nào chẳng cứu  vớt, không tai  nạn  nào chẳng  giúp đỡ  xót thương, đâu có  lý 

đối với hàng sản phụ mà bỏ sót ư? Dù trong kinh không nói rõ về việc này, 

ta  cũng  phải  cứ  theo  lý  suy  hiểu  tâm  cứu  khổ,  để  dứt  sự  khổ  nạn  lớn  cho 

nhân  sanh,  và  làm  thỏa  mãn  lòng  từ  bi  của  Bồ  tát.  Huống  chi  trong  Kinh 

Dược Sư, Phật đã từng bảo người nữ nên niệm danh hiệu đức Dược Sư Như 

Lai  trong  khi  sanh  sản  ư?  Kinh  văn  ấy  nói:  “Hoặc  có  người  nữ  đang  khi 

 sanh  sản  chịu  nhiều  sự  khổ,  nếu  có  thể  chí  tâm  xưng  danh  lạy  khen  cung 

 kính cúng dường đức Như Lai kia, (xưng danh thì sản phụ có thể làm được, 

 còn lạy khen cung kính cúng dường là thuộc về việc người thân quyến làm 

 thay thế) thì các sự khổ đều trừ. Đứa con sanh ra thân phần đầy đủ, hình sắc 

 đoan  chính,  lợi  căn  thông  minh,  an  ổn  ít  bệnh,  người  trông  thấy  đều  vui 

 mừng, sản phụ không bị loài phi nhân cướp đoạt tinh khí...”  Thế thì biết, khi 

sanh  sản  niệm  danh  hiệu  Phật,  Bồ  tát  chẳng  những  không  tội,  mà  mẹ  con 

được an toàn, đã gieo trồng căn lành, lại có lợi ích lớn. Niệm Phật Dược Sư 

đã như thế, thì niệm Quán Thế Âm Bồ tát cũng như vậy. Hàng sản phụ niệm 

đã được lợi ích như trên, thì các người khác suy ra có thể biết. 

Ở tỉnh Hồ Nam, vợ chồng cư sĩ Mã Thuấn Khanh và năm người con đều là 

đệ tử quy y của tôi. Năm Dân Quốc thứ 18, Mã có gởi thơ cho tôi thưa rằng: 

vợ y sanh năm đứa con gái, khi sanh hai lần trước còn bình an, đến lần thứ 

ba thì bị huyết băng; lần thứ tư, thứ năm lại càng nhiều hơn nữa. Nay người 

vợ  lại sắp sanh, thảng  như có  huyết băng,  chắc  là khó sống, cầu  xin  tôi chỉ 

bày phương pháp cứu tế và  vì đứa trẻ còn trong thai dự đặt pháp danh. Tôi 

liền bảo vợ chồng phải chí thành niệm Quán Thế Âm Bồ tát, dù khi sanh sản 

lõa lồ không sạch cũng vẫn cứ niệm, lại phải niệm ra tiếng không nên niệm 

thầm. Khi thơ tôi gởi đến, vợ chồng xem rồi vâng lời, người vợ qua ngày sau 

thì sanh, khi sanh cũng vẫn niệm, rốt cuộc mẹ con đều được mạnh khỏe bình 

yên. Sau khi vợ sanh, Mã liền hồi âm cho tôi biết; sự kết quả tốt đẹp ngoài ý 

định, Bồ tát thật là đấng đại từ đại bi. 

Lại, một đệ tử quy y của tôi, vài năm trước ở tỉnh Tứ Xuyên, nhân đến thăm 

người bạn, nghe trong nhà có đàn bà rên khóc bi thương, liền hỏi duyên cớ. 

Người bạn tỏ thật vợ y chuyển bụng muốn sanh đã hai ngày mà sanh không 

được, sợ e khó sống. Đệ tử tôi bảo:  “Nên khuyên chị mau niệm Thánh hiệu 

 Quán Âm, còn anh phải lập bàn  trước nhà, đốt hương quì niệm cầu Bồ tát 

 cứu độ.”  Người bạn nhất nhất y theo lời. Kết quả, trong giây phút vợ y sanh 

được, khi sanh cũng không tự biết, đến chừng  nghe tiếng đứa trẻ khóc  mới 

hay  mình đã  sanh.  Sau  khi  ấy,  sản  phụ  thuật  lại  rằng:  “Lúc  tôi muốn  sanh, 

 thấy có người dùng vải nịt chặt dưới hạ thể nên sanh không được. Đến khi 

 niệm Thánh hiệu Quán Âm thì thấy miếng vải sút ra, đứa bé lọt lòng hồi nào 

 không tự biết.”  

Thế thì biết, người nữ khi sanh sản niệm Quán Thế Âm Bồ tát thật có lợi ích 

vô cùng. Vì đang lúc ấy, hoặc do trong mình đã đau yếu sẵn, hoặc do oan gia 

đời trước theo ám hại, sản phụ ở vào hoàn cảnh thập tử nhất sanh; nếu không 

tha  thiết  chí  thành  cầu  Bồ  tát  cứu  độ,  tất  mẹ  con  khó  được  an  toàn.  Ấn 

Quang tôi, từ mùa thu năm Dân Quốc thứ 15 trở đi, khi bộ Tăng Quản Văn 

Sao đã in rồi, bất luận văn tự gì, đều không giữ bản thảo để khỏi sự hao tốn 

về ấn phí. Gần đây, nhân biết rõ cái tệ chấp nhất của phụ nhân trong khi sanh 

sản, nên tôi thường đem việc lợi hại ấy nói với tất cả mọi người, mong cho 

kia  đây  truyền  nhau,  để  dự cứu  sự  khổ  sở  cùng  tánh  mạng  của  sản  phụ  và 

sanh  nhi.  Nếu  có  ai  không  lượng  xét,  cho  rằng  tôi  ưa  nói  việc  đàn  bà  sanh 

sản,  riêng  tôi  cũng  không  lấy  chi  làm  ngại,  chỉ  mong  cho  mọi  người  đều 

sanh lòng chánh tín, bỏ sự cố chấp, được khỏi tai họa mà thôi. 

---o0o--- 

45/ Đáp 20 Câu Hỏi Của Cư Sĩ Khúc Thiên Dương 

1.  Hỏi: Đệ  tử  tin  đạo  Phật,  nguyên  nhân  do  nghiên  cứu  thuật  thôi  miên. 

Thuở  trước,  đệ  tử  nghe  lời  tục  nói:  “Tu  trời  chín  kiếp,  tu  Phật  mười  đời” , 

hằng  nghĩ  rằng  mười  đời  quá  lâu  xa,  e  nửa  chừng  lỡ  dở  mà  uổng  phí  công 

trước. Nếu sớm biết niệm Phật một đời được giải thoát, thì đệ tử đã thật hành 

lâu  rồi.  Nay  nhìn  lại  mình  đã  hai  mươi  bảy  tuổi,  nghĩ  tự  hối  phát  tâm  trễ 

muộn! 

Đáp: Lời tục ngữ ấy do những kẻ không hiểu Phật pháp nói sai. Người hiểu 

Phật pháp không bao giờ thốt ra lời ấy. Niệm Phật một đời được giải thoát là 

do  lòng  tin  sâu  nguyện  thiết,  quyết  định  cầu  khi  lâm  chung  sanh  về  Tây 

phương,  nên  nhờ  sức  Phật  tiếp  dẫn  lên  ngôi  Bất  thối.  Nếu  không  nhờ  Phật 

lực mà muốn thoát sanh tử, e cho ngàn muôn kiếp cũng không được, huống 

nữa là mười đời! 

2.  Hỏi: Theo  chỗ  đệ  tử  tin  hiểu:  “Có  tịnh  tâm  mới  thành  Phật” ,  cũng  như 

người  học  thôi  miên  trước  phải  trầm  tịnh  rồi  sau  mới  có  những  hiện  tượng 

không thể nghĩ bàn? 

Đáp: Dùng tâm thanh tịnh niệm Phật quán Phật thì dễ cùng Phật tương ưng. 

Nếu thêm  vào đó  lòng tín  nguyện chơn thiệt, tất sẽ được vãng sanh, rồi  lần 

lượt tiến tu cho đến khi thành Phật. Đừng hiểu  lầm rằng,  đời  nay  tịnh tâm, 

liền được thành Phật. 

3.  Hỏi: Về  sự  nương  nhờ  sức  Phật,  theo  chỗ  hiểu  của  đệ  tử;  như  nhà  thôi 

miên tự thôi miên lấy mình, so lại khó hơn để cho người khác thôi miên. Tự 

lực không bằng tha lực có phải giống như thế chăng? 

Đáp: Tất  cả  pháp  môn  khác  đều  nương  nhờ  sức  mình  để  dứt  hoặc  chứng 

chơn,  như  người  què  chân  tự  đi,  mỗi  ngày  khó  được  trăm  dặm.  Pháp  môn 

Tịnh độ nương sức từ của Phật, nên có thể đới nghiệp vãng sanh, như người 

què kia  nương  theo  luân bảo của Chuyển  Luân  Thánh  Vương,  một  ngày đi 

khắp  bốn  châu  thiên  hạ.  Đem  việc  thôi  miên  để  so  sánh  chứng  minh  rất 

không hợp lý. 

4.  Hỏi: Miệng  niệm  Phật,  tâm  tưởng  Phật,  sự  tưởng  ấy  có  đồng  với  pháp 

quán thứ tám trong Quán Kinh chăng? 

Đáp: Chỉ  nên  tha  thiết  nhớ  Phật  thôi.  Còn  về  quán  tưởng  nên  y  theo  pháp 

quán  thứ  mười  ba  mà  dụng  công.  Nhưng  cảnh  Phật  tinh  tế,  tâm  phàm  thô 

phù, sợ e quán khó thành tựu, có khi dụng tâm không đúng, lại khởi  ra các 

việc ma. 

5. Hỏi: Như lúc nguy cấp, không thể trong một lúc gồm tụng các thần chú, 

vậy nên ứng dụng phương pháp gì? 

Đáp: Gặp tai nạn rất nguy cấp, chỉ nên niệm Thánh hiệu Quán Thế Âm. Như 

thế đã đỡ phí tâm lực lại cảm ứng rất lẹ làng. 

6. Hỏi: Chuyên niệm danh Phật, hiệu lực so với sự trì chú thế nào? 

Đáp: Phật  hiệu  cùng  chú  công  đức  đồng  nhau,  duy  cần  phải  chí  thành  mới 

được cảm cách. Nếu trong tâm trước có  một niệm  xem khinh  hiệu Phật, tất 

không được sự lợi ích chân thật. Lỗi ấy do tâm không chí thiết và nghi ngờ. 

7. Hỏi: Phật Di Đà tự tánh, cõi Tịnh độ duy tâm cùng với cõi tịnh và Phật ở 

Tây phương là hai hay một? 

Đáp: Có Tịnh độ duy tâm mới sanh về Tây phương Tịnh độ. Nếu tâm mình 

không  tịnh  thì  đâu  có  thể  vãng  sanh.  Dù  cho  kẻ  tội  nghịch  ác  dùng  mười 

niệm được vãng sanh cũng phải do tịnh tâm niệm Phật mới cảm sanh về cõi 

tịnh  phương  Tây.  Người  đời  phần  nhiều  cho  rằng:  đã  duy  tâm  thì  không 

Tịnh độ. Đó là sự hiểu biết của hàng ma ngoại. Thứ tà kiến tợ phải mà quấy 

ấy chiếm hơn phân nửa, khiến cho người niệm Phật không được thật ích. 

Do đức Di Đà tự tánh, nên hành giả cần phải niệm Phật Di Đà Tây phương 

cầu được vãng sanh, để lần lượt tiến tu thân chứng Phật Di Đà tự tánh. Nếu 

chỉ chấp riêng Phật Di Đà tự tánh  mà không  niệm  đức  Di Đà  Tây phương, 

dù  cho  được  chân  thật  tỏ  ngộ  cũng  chưa  thể  thoát  ngay  đường  sanh  tử, 

huống chi kẻ thốt ra lời ấy phần nhiều là hạng tự thị nói suông ư? 

Đến  như vấn đề  đồng  dị: Một  mà  hai  là  trước khi chưa thành Phật,  hai  mà 

một là sau khi đã thành Phật. 

8. Hỏi: Câu  “Sanh thì quyết định sanh, về thì thật không về”  là ý gì? 

Đáp:  “Sanh thì quyết định sanh”  là  nói  ước về sự“về thì thật không  về”  là 

nói ước về lý. Nhưng, kẻ chưa thông sự lý, chỉ nên y theo sự tướng mà niệm 

Phật cho già giặn là được. Chẳng thế thì thành ra lỗi chấp lý bỏ sự của hàng 

ma ngoại. 

9. Hỏi: Có người niệm Phật khi lâm chung bỗng nói:  “Cõi Tịnh độ ở tại góc 

 sân trước nhà.”  Thế thì cõi này tức là Tịnh độ chăng? 

Đáp: Đó chính là cảnh phát hiện của duy tâm Tịnh độ. Nhưng Tịnh độ duy 

tâm của  người kia  là cảnh  giới riêng của kẻ ấy,  ngoài ra đều  là duy tâm  uế 

độ. Vậy đâu nên căn cứ theo chỗ thấy riêng của một người mà quyết đoán. 

10. Hỏi: Tụng kinh có phải để cho chính  mình  vui  theo  mùi đạo, chán  việc 

hồng trần, hay có tác dụng gì khác? 

Đáp: Ngươi  tụng  kinh  chỉ  biết  cầu  sự  vui  riêng  cho  mình.  Rất  tiếc  vô  biên 

nghĩa mầu nhiệm bị ngươi xem không đáng giá một đồng tiền! 

11. Hỏi:  “Hiểu nghĩa thứ nhất”  là ý nói gì? 

Đáp: “Hiểu nghĩa thứ nhấtõ là ngộ suốt lý mầu thật tướng, tự tánh duy tâm. 

12.  Hỏi: Phật  dạy  tu  quán  chính  là  lập  giáo  cho  chúng  sanh  bị  sự  khổ  bức 

bách  trong  đời  ngũ  trược  về  sau.  Nếu  y  theo  thuyết  phát  hiện  thiên  nhãn 

thông  của  thuật  thôi  miên,  thì  muốn  thấy  cõi  Cực  lạc  cũng  không  phải  là 

việc khó. Thế thì thuật thôi miên cũng là một nhu yếu trong sự niệm Phật, tại 

sao nhiều vị bảo tu quán là khó, không muốn khuyên mọi người thật hành? 

Đáp: Thôi  miên  chỉ  là  năng  lực  nhỏ  của  huyễn  thuật,  đâu  phải  chính  thật 

thiên  nhãn  thông?  Những  vị  quả  thật  có  thiên  nhãn  đâu  chịu  vì  người  làm 

công  việc thôi  miên? Nay  ngươi đã  học Phật, chỉ  nên chuyên chí  học Phật. 

Muốn hiển hiện cõi Cực lạc, nên duy tâm tịnh thì trong một niệm sẽ thấy. Ví 

như lau  gương,  lau cho cùng cực tự nhiên phát  quang. Nếu dùng thuật thôi 

miên muốn hiển hiện, thì tự tâm trước đã không tịnh, niệm cũng không quy 

nhất,  ví  như  đem  phấn  trắng  thoa  trên  gương  muốn  được  phát  ánh  sáng, 

không ngờ lại làm cho gương tối thêm. 

13. Hỏi: Tu quán pháp là quán, là tưởng, hay dụng cả quán tưởng. Và quán 

tưởng nên lấy cảnh gần hay xa? 

Đáp: Hai chữ quán tưởng đâu nên chia  làm  hai,  nhiếp tâm  mà tưởng tức  là 

quán. Ngươi cho là hai thì thành ra chỉ biết có một cái mười mà không biết 

hai cái năm. Lại quán tưởng đâu nên phân biệt xa gần! 

14.  Hỏi: Tu  môn  quán  ban  đầu,  nên  nhất  tâm  tưởng  mặt  trời  hay  cần  phải 

mặc trì danh hiệu? 

Đáp: Quán  cùng  trì  danh  vẫn  là  một  việc.  Ngươi  cho  rằng  khi  quán  tưởng 

thì không thể trì danh và không nên trì danh ư? 

15. Hỏi: Lúc ngồi thì tu quán, còn các thời khác thì trì danh, sự kiêm tu như 

thế so với sự chuyên tu một pháp, bên nào hơn kém? 

Đáp: Những  tâm  trầm  tịnh  thuần  túy,  muốn  kiêm  hay  chuyên  tu  về  quán 

tưởng hoặc trì danh, cũng đều tốt. Như chẳng thế thì chuyên trì danh có phần 

yên ổn hơn, vì người tâm chí phù bạc rộn ràng mà tu quán tất sanh nhiều ma 

chướng. 

16.  Hỏi: Khi  quán  tưởng  thấy  cõi  Cực  lạc,  đó  là  cảnh  thật  hay  hiện  tượng 

giả? 

Đáp: Quán tưởng thấy cõi Cực lạc là duy tâm hiện ra, nếu cho rằng giả, đó 

là kẻ ở ngoài cửa. 

17.  Hỏi: Quán  thấy  cõi  Cực  lạc  lại  có  thể  nghe  pháp,  đó  có  phải  là  thiên 

nhãn thông và thiên nhĩ thông chăng? 

Đáp: Đó là do sức quán xui khiến, nếu thiên nhãn thiên nhĩ dù không quán 

cũng có thể thấy nghe. 

18.  Hỏi: Có  kẻ  nói:  “Thấy  Phật  là  Phật  tự  tâm,  không  phải  Phật  Tây 

 phương.”  Thế  thì  khi  vãng sanh,  Phật tự tâm  hiện  hay  là đức  A Di Đà đến 

tiếp dẫn? 

Đáp: Khi lâm chung thấy Phật là do tự tâm chiêu cảm, không nên đem về tự 

tâm mà cho rằng không có Phật Tây phương đến tiếp dẫn. 

19.  Hỏi: Vãng  sanh  về  bậc  thượng,  dường  như không  phải  là  vị  vãng  sanh 

của kẻ tu quán. Chẳng biết vị vãng sanh của kẻ tu quán như thế nào? 

Đáp: Phẩm vị vãng sanh sai khác muôn ngàn, trong kinh chỉ lấy chín phẩm 

để gồm nhiếp. Ngươi do đâu mà đoán Thượng phẩm không phải là vị vãng 

sanh  của  kẻ  tu  quán?  Nên  biết  căn  tánh  chúng  sanh  không  đồng,  cũng  như 

trong một pháp tu mà có cao thấp khác xa. Vậy không nên khăng khăng luận 

riêng về bên pháp, bởi đó còn do tâm lực của mỗi người. Như đức Văn Thù, 

Phổ Hiền, ngươi cho rằng hai vị ấy không dùng quán pháp sao? 

20.  Hỏi: Pháp  ký  số  niệm  Phật,  hơi  thở  vào  niệm  sáu  câu,  hơi  thở  ra  niệm 

bốn câu, có phải thế chăng? Đã ký số và niệm Phật, lại cần nên tưởng Phật 

chăng? 

Đáp: Niệm Phật Ký Số do từ một đến ba, từ bốn đến sáu, từ bảy đến mười, 

đâu có quy  định  vào  hơi thở?  Ngươi  là  người  học phép  luyện đơn  vận  khí, 

nên vừa thấy một hai chữ giống với phép ấy, liền cho đó là công phu của bên 

kia. Pháp Niệm Phật Ký Số vì những kẻ khó ngăn tâm vọng mà lập ra. Nếu 

có thể niệm, ghi nhớ và nghe rõ ràng như thế, quyết định tâm sẽ lần lần điều 

phục.  Trong  ấy  ai  cho  ngươi  thêm  hai  chữ  “tưởng  Phật”  vào?  Đây  vẫn  là 

pháp niệm tùy tiện, không nên luận theo hơi thở. Nếu thở ra vào quá lâu, tất 

sẽ mang bệnh tổn hơi. Điều này cần phải lưu tâm và hiểu rõ. 

---o0o--- 

46/ Một Bức Thơ Phúc Đáp Khắp Nơi 

(Lời  văn  tuy  quê  thật,  nhưng  nghĩa  lý  vẫn  căn  cứ  trong  kinh.  Nếu  có  ai  y 

theo đây mà làm, sự lợi ích sẽ rộng lớn vô cùng! - Ấn Quang Pháp sư) 

1.  Pháp  môn  Tịnh  độ  trùm  khắp  cả  ba  căn,  gồm  thâu  hàng  lợi  độn,  là  đại 

pháp của đức Như Lai, để mở phương tiện cho tất cả Thánh phàm đều được 

giải  thoát  sanh  tử,  lên  ngôi  Bất  thối  ngay  trong  hiện  đời.  Với  pháp  mầu 

nhiệm đặc biệt này mà không tin không tu, thật là đáng thương, đáng tiếc!! 

Pháp môn Tịnh độ lấy tín, nguyện, hạnh làm tông chỉ. 

Tín là ta phải tin cõi Ta bà có vô lượng sự khổ; tin cõi Cực lạc có vô lượng 

điều vui; tin ta là phàm phu đầy nghiệp lực, quyết không thể nương cậy vào 

sức  mình  để  dứt  hoặc  chứng  chơn,  thoát  sanh  tử  ngay  trong  hiện  đời;  tin 

Phật  A  Di  Đà  có  lời  thề  nguyền  rộng  lớn,  nếu  chúng  sanh  nào  niệm  danh 

hiệu  Ngài,  cầu  về  nước  Ngài,  khi  mạng  chung  sẽ  được  Ngài  tiếp  dẫn  vãng 

sanh Cực lạc. 

Nguyện là ta nên nguyện mau ra khỏi thế giới này, nguyện sớm sanh về cõi 

vui kia. 

Hạnh  là ta phải chí  thành khẩn thiết  niệm  câu Nam Mô  A Di Đà Phật,  mỗi 

thời mỗi khắc đừng để tạm quên, tùy theo hoàn cảnh gấp hoãn lập một khóa 

trình, sớm tối lễ bái trì tụng trước bàn Phật. Ngoài thời khóa tụng, những khi 

đi  đứng  nằm  ngồi  và  làm  những  công  việc  không  dụng  tâm,  đều  nên  niệm 

Phật. Lúc ngủ nghỉ phải niệm thầm, không nên ra tiếng và chỉ niệm bốn chữ 

A Di Đà Phật để dễ nhiếp tâm. Lại, những khi y phục không chỉnh tề, hoặc 

giặt rửa, tắm gội, đại tiểu tiện, cho đến lúc đi ngang qua chỗ không sạch sẽ, 

cũng  đều  phải  niệm  thầm.  Chí  tâm  niệm  thầm,  công  đức  cũng  đồng  như 

niệm ra tiếng. Trong những lúc ấy nếu niệm ra tiếng thì chẳng hợp nghi thức 

và có lỗi không cung kính. Không luận niệm lớn tiếng, nhỏ tiếng, niệm Kim 

Cang  hoặc  niệm  thầm,  đều  phải  trong  tâm  ghi  nhớ  rành  rẽ  rõ  ràng,  miệng 

niệm rành rẽ rõ ràng  và  hai  tai  nghe rành  rẽ rõ ràng. Niệm  như thế thì tâm 

không còn dong ruổi theo cảnh ngoài, vọng tưởng lần dứt, câu niệm Phật lần 

thuần, công đức rất lớn. 

2. Người niệm Phật phải hiếu dưỡng cha mẹ, phụng thờ sư trưởng, tâm từ bi 

không  giết  hại,  tu  mười  nghiệp  lành  (Thân  không  sát  sanh,  trộm  cướp,  tà 

dâm; miệng không nói dối, nói thêu dệt, nói đôi chiều, nói hung ác; ý không 

tham dục, giận hờn, ngu si, tà kiến). Lại cần phải: cha lành, con thảo, anh em 

thương kính, chồng vợ thuận hòa, chủ nhân, tớ trung, mỗi người đều giữ tròn 

bổn phận. Ta chỉ nên làm hết nhiệm vụ mình, đừng so đo phiền trách người 

khác  đối  với  mình  có  trọn  cùng  không.  Nếu  người  nào  đối  với  gia  đình  xã 

hội làm tròn thiên chức, đó là người lành. Người lành mà niệm Phật thì dễ có 

cơ cảm, quyết định khi lâm chung được Phật tiếp dẫn sanh về Tây phương vì 

tâm  hạnh  hợp  với  Phật.  Trái  lại,  những  ai  miệng  tuy  niệm  Phật,  song  lòng 

không  nhiễm  đạo,  đối  với  cha  mẹ,  anh  em,  vợ  chồng,  con  cái,  bạn  bè  làng 

xóm không tròn bổn phận, thì tâm  hạnh trái  với  Phật, khó được  vãng sanh. 

Tại  sao  thế?  Bởi  người  ấy  tâm  không  điềm  tịnh  thuần  hòa,  tự  sanh  ra  mối 

não phiền chướng ngại, nên khó được cảm thông với Phật, đó cũng là lẽ tất 

nhiên. 

3. Người niệm Phật nên khuyên thân bằng quyến thuộc và tất cả đồng nhân 

đều  niệm  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật  và  Nam  Mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  tát.  (Mỗi 

ngày như niệm Phật 1.000 câu thì niệm Quán Âm 500 câu, niệm Phật 10.000 

câu thì  niệm Quán  Âm 5.000 câu. Niệm  nhiều  ít so theo đây  mà gia  giảm). 

Ta  đã  tìm  được  con  đường  giải  thoát  yên  ổn,  lại  nỡ  nào  để  cho  đấng  sanh 

thành,  người  quyến  thuộc  cùng  tất  cả  đồng  nhân  mất  sự  lợi  ích  lớn,  chìm 

trong biển khổ ư? Huống chi giữa cõi đời nhiều hoạn nạn, khó tránh sự hiểm 

nguy  như hiện  nay,  nếu có thể thường  niệm  Phật  và Quán  Âm, tất sẽ được 

lượng  từ  bi  ủng  hộ,  gặp  dữ  hóa  lành.  Giả  sử  không  tai  nạn  mà  chí  tâm  trì 

niệm, cũng sẽ được nghiệp tiêu trí sáng, chướng hết phước nhiều. Hơn nữa, 

khuyên  người  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  phương,  tức  là  thành  tựu  kẻ  phàm 

phu làm Phật, công đức rất lớn, đem công đức ấy hồi hướng vãng sanh tất sẽ 

mãn nguyện. 

4. Người niệm Phật khi tụng kinh, trì chú, lễ bái, sám hối, cứu tai nạn, giúp 

kẻ nghèo, tất cả công đức  lành đều  phải  hồi  hướng  vãng sanh Tây phương, 

không  nên  cầu  hưởng  phước  báo  ở  cõi  trời,  cõi  người,  trong  hiện  tại  hoặc 

đời  sau.  Nếu  có  tâm  niệm  ấy  thì  mất  phần  vãng  sanh  và  phải  bị  chìm  đắm 

trong  biển  luân  hồi  khổ  não.  Nên  biết,  hưởng  phước  càng  nhiều  tất  gây 

nghiệp  càng  lớn,  qua  một  đời  sau  nữa  quyết  khó  khỏi  đọa  vào  đường  Địa 

ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh. Chừng ấy muốn trở lại làm thân người, được nghe 

pháp  hiện  đời  giải  thoát  của  môn  Tịnh  độ,  còn  khó  hơn  lên  trời.  Phật  dạy 

chúng  sanh  niệm  Phật  cầu  về  Tây  phương,  là  vì  chúng  sanh  mà  giải  quyết 

vấn đề sanh tử ngay trong hiện kiếp. Nếu chỉ cầu đời sau hưởng phước báo ở 

cõi nhân thiên tức là trái với lời Phật dạy, như đem hạt bảo châu vô giá đổi 

lấy  một  thẻ  đường  để  ăn,  há  chẳng  đáng  tiếc  lắm  ư?  Kẻ  tối  tăm  niệm  Phật 

không cầu vãng sanh mà cầu hưởng phước báo, cũng như đây không khác. 

5. Người niệm Phật không nên tập theo lối tham cứu của nhà tu thiền. Vì kẻ 

tu  thiền  hầu  hết  đều  không  chú  trọng  về  việc  tín  nguyện  vãng  sanh.  Dù  có 

niệm Phật, họ chỉ chú trọng vào câu  “Niệm Phật đó là ai?” để cầu khai ngộ 

mà thôi. Ta chỉ nên niệm Phật cầu sanh Tây phương, khi được thấy đức A Di 

Đà lo gì không khai ngộ? Nếu ở cõi này tu thiền, như hoặc nghiệp dứt hết thì 

có  thể  thoát  sanh  tử;  thảng  như hoặc  nghiệp  chưa  dứt  thì  đã  không  thể  cậy 

vào sức  mình  để giải thoát, lại  vì không tín  nguyện  nên không được  nương 

nhờ sức Phật ra khỏi luân hồi. Hai bên tự lực và Phật lực đều không nhờ cậy 

được, người ấy đâu thể  nào thoát khỏi trần  lao? Nên biết bậc pháp thân Bồ 

tát khi chưa thành Phật đều phải nhờ oai lực của Phật, huống chi ta là phàm 

phu đầy nghiệp chướng mà ưa luận về sức mình, không cầu sức Phật ư? Lời 

ấy tuy cao, song xét lại hành vi thật là thấp kém! Sự hơn kém của Phật lực 

và  tự  lực  khác  xa  nhau  như  trời  vực,  nguyện  đồng  nhân  nên  thể  tất  nghĩa 

này! 

6.  Người  niệm  Phật  không  nên  bắt  chước  kẻ  ngu  tối,  làm  những  việc  hoàn 

thọ sanh,  gởi kho. Bởi sự  hoàn  thọ sanh, trong  Kinh  Phật không có  nói, do 

người sau bày đặt ra. Còn gởi kho là muốn cho mình khi chết rồi thành quỉ, 

nên mới sắm trước tiền của đồ vật cho thân quỉ dùng. Đã có tâm niệm muốn 

làm  quỉ  thì  khó  được  vãng  sanh.  Như  người  nào  chưa  làm  thì  thôi,  nếu  đã 

làm,  phải  bạch  rõ  trước  bàn  Phật  như  vầy:  “Đệ  tử  là...  chỉ  cầu  vãng  sanh, 

 những đồ minh khố đã gởi khi trước, xin đem chẩn tế cho cô hồn.”  Như thế 

mới không chướng ngại cho sự sanh về cõi Phật. 

Lại  những  thứ  kinh:  Thọ  Sanh,  Huyết  Bồn,  Thái  Dương,  Thái  Âm,  Nhãn 

Quang,  Táo  Vương,  Thai  Cốt,  Phân Châu, Diệu  Sa... đều  là kinh  ngụy  tạo, 

không phải kinh của Phật nói, không nên trì tụng. Những kẻ quê tối, không 

chịu tụng Kinh Đại thừa (như các kinh: A Di Đà, Vô Lượng Thọ, Quán Vô 

Lượng Thọ, Tâm Kinh, Kim Cang, Pháp Hoa, Dược Sư, Lăng Nghiêm, Hoa 

Nghiêm, Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm v.v...) mà chỉ tin các thứ kinh ngụy 

tạo  ấy,  muốn  làm  những  việc  hoàn  thọ  sanh,  phá  Địa  ngục,  phá  huyết  hồ, 

mới yên tâm. Nếu có người hiểu Phật pháp khuyên bảo nói đó là những kinh 

ngụy  tạo,  họ  cũng  không  nghe  lời.  Nên  biết,  làm  các  Phật  sự,  chỉ  có  niệm 

Phật là công đức rộng lớn, nên đem số tiền hoàn thọ sanh, phá Địa ngục, phá 

huyết hồ ấy, thỉnh những vị Tăng chơn chánh niệm Phật cho, thì được lợi ích 

rất nhiều. 

7. Người niệm Phật nên ăn chay trường, như chưa được thế, thì giữ lục trai 

hoặc thập trai, để lần lần bỏ hẳn các thứ thịt của chúng sanh, mới là hợp lý. 

Lục trai là các ngày: mùng 8, 14, 15, 23, 29, 30; nếu thêm vào đó mấy ngày: 

mùng 1, 18, 24, 28 thì thành ngày thập trai. Những tháng thiếu, nên ăn trước 

một ngày. Lại, tháng giêng, tháng năm, tháng chín là ba trai nguyệt, nên ăn 

chay trường và làm các việc công đức. Dù chưa ăn chay được, cũng nên mua 

thịt cá đã làm sẵn, chớ sát sanh trong nhà. Nếu mỗi ngày sát sanh thì cái nhà 

ấy đã thành lò sát sanh, là chỗ oan quỉ tụ hội, không được an lành. Cho nên 

sát sanh trong nhà là điều rất cấm kị. 

8.  Người  niệm  Phật  nên  khuyên  cha  mẹ  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  phương. 

Muốn  cho  cha  mẹ  khi  lâm  chung  quyết  định  được  vãng  sanh,  thì  phải  dặn 

trước người quyến thuộc về cách trợ niệm và chớ nên khóc lóc cùng bày vẽ 

những điều vô ích. Lại, lúc bình thời phải vì cha mẹ giảng rõ sự lợi ích của 

môn niệm Phật khiến cho song thân thường niệm không quên. Thế thì chẳng 

những cha  mẹ được lợi ích, mà quyến thuộc hiện tại hoặc con cháu đời sau 

cũng được ảnh hưởng giải thoát an lành. Về phương pháp trợ niệm khi lâm 

chung, không luận già trẻ, đều phải làm đúng như thế. 

9.  Người  nữ khi  sắp  sanh  thường  bị  đau  khổ  không  kham,  có  khi  vài  ngày 

sanh không được, hoặc chết vì sản nạn. Có người tuy sanh được nhưng lại bị 

huyết băng và nhiều bệnh nguy hiểm. Đứa con sanh ra thì bị các chứng cấp 

nạn, kinh  phong  v.v... Cho  nên,  người  nữ lúc sanh sản,  nên chí thành khẩn 

thiết niệm Nam Mô Quán Thế Âm Bồ tát. Khi niệm cần phải to tiếng, không 

nên  niệm  thầm,  vì  niệm  thầm  do tâm  lực  kém  nên sức cảm  ứng cũng kém. 

Lại trong  lúc ấy sản phụ  đang dùng sức sanh đứa bé ra,  nếu  niệm  thầm  thì 

nín ép hơi phải mang bệnh. Nếu chí thành khẩn thiết mà niệm, quyết không 

có sự đau đớn, khó sanh,  huyết băng, đứa  con sẽ khỏi bệnh kinh phong,  và 

các chứng nguy hiểm khác. Dù gặp trường hợp khó sanh, có nguy hiểm đến 

tánh  mạng,  sản  phụ  cùng  những  kẻ  hộ  sanh  cũng  phải  đồng  to  tiếng  niệm 

Quán  Âm.  Người  quyến  thuộc  tuy  ở  nơi  khác,  đều  phải  vì  sản  phụ  niệm 

giúp. Như thế, không đầy giây phút, sản phụ liền được yên ổn mà sanh. Kẻ 

ngoại đạo không rõ lý này, chấp chặt một việc cung kính, chẳng biết căn cứ 

theo  sự  mà  luận  lý,  khiến  cho  mấy  bà  lão  niệm  Phật  xem  sanh  sản  là  việc 

đáng  sợ,  cho  đến  dâu  con  của  mình  sanh  cũng  không  dám  qua  săn  sóc, 

huống chi  là  niệm Quán  Âm? Nên biết Bồ tát lấy sự cứu khổ làm  lòng, lúc 

sanh sản, tuy lõa lồ không sạch, nhưng đó là việc dĩ nhiên, không phải mình 

tự ý buông lung, nên niệm đã không có tội lỗi, mà lại khiến cho mẹ con sản 

phụ  gieo  trồng  căn  lành.  Nghĩa  này  trong  Kinh  Dược  Sư  đã  có  nói,  không 

phải  tự  tôi  đưa  ra  điều  ức  kiến.  Ấn  Quang  này  chỉ  là  người  đề  xướng  mà 

thôi. 

10. Người  nữ từ  mười  hai,  mười ba tuổi đến bốn  mươi tám, bốn  mươi chín 

tuổi, đều có nguyệt kinh. Có kẻ bảo: trong lúc nguyệt kinh, chẳng nên lễ bái 

trì tụng. Lời này rất không hợp tình lý. Thời kỳ có kinh, mau thì hai ba ngày, 

lâu đến sáu bảy ngày mới dứt; người tu trì cần phải niệm Phật không xen hở, 

đâu nên vì một chút bệnh nhỏ thiên nhiên mà bỏ lãng thời tu niệm ư? Khi có 

nguyệt kinh chỉ nên lễ bái ít (lễ bái ít chớ chẳng phải tuyệt nhiên không lạy), 

còn sự tụng kinh niệm Phật đều chiếu theo lệ thường. Nên thường thay giặt 

vải dơ, phải rửa tay cho sạch sẽ, đừng dùng tay dơ mà lần chuỗi, lật kinh và 

đốt hương. Trong Phật pháp, pháp pháp đều Viên thông, hàng ngoại đạo chỉ 

chấp  một  bên  lý,  người  đời  phần  nhiều  lại  ưa  tin  lời  ngoại  đạo,  không  rõ 

chánh lý Phật giáo, nên không được thấm nhuần pháp lợi. 

11.  Quán  Thế  Âm  Bồ  tát  thệ  nguyện  rộng  sâu,  tìm  tiếng  cứu  khổ.  Khi  gặp 

những tai nạn: đao binh, nước lửa, đói kém, cào cào, ôn dịch, khô hạn, cướp 

bóc, oan gia, thú dữ, rắn độc, ác quỉ, yêu mị, nghiệp binh, kẻ tiểu nhơn hãm 

hại  v.v... nếu phát tâm sửa  lỗi  làm  lành,  lợi  mình lợi  người, chí thành khẩn 

thiết niệm Quán Thế Âm không xen hở, thì quyết định sẽ được nhờ sức từ bi 

ủng  hộ  tránh  khỏi  tai  nguy.  Nếu  vẫn  còn  giữ  lòng  bất  thiện,  dù  có  xưng 

niệm, chẳng qua là gieo chút căn lành về sau, không được sự cảm ứng hiện 

tại, vì chư Phật, Bồ tát thành tựu niệm lành cho người, tuyệt không thành tựu 

niệm ác cho người. Như không phát tâm sửa lỗi làm lành, lầm lạc muốn đem 

công đức niệm Phật, Bồ tát, để cầu cho việc ác của mình thành tựu thì quyết 

không được cảm ứng. Rất không nên phát tâm điên đảo ấy. 

Đã niệm Phật, cần phải giữ trọn nhơn luân, gìn lòng thành kính, dứt các điều 

dữ, làm các  việc  lành,  giữ  lòng tốt, nói  lời tốt, làm  việc tốt. Việc  nào  mình 

làm được thì thiết thật mà làm, như không làm được cũng nên phát lòng lành 

ấy,  hoặc  khuyên  người  có  thế  lực  làm,  hoặc  thấy  người  làm  sanh  tâm  vui 

đẹp. Thốt lời khen ngợi việc lành cũng thuộc về công đức của tâm và miệng. 

Nếu việc mình không thể làm, khi thấy người khác làm được  mà sanh lòng 

ganh ghét, đó là tâm hạnh của kẻ tiểu nhơn. Như thế, quyết định phải bị mất 

phước tổn thọ, không được kết quả tốt, cần để ý răn chừa. Rất không nên giả 

mặt hiền lương để mua danh chuốc lợi, tâm hạnh ấy quỉ thần đều ghét, có thì 

mau cải, không thì nên cố gắng làm lành. 

12.  Có  nhiều  người  nữ  vì  không  rõ  chánh  lý,  hoặc  bất  hiếu  với  cha  mẹ 

chồng, khi dể chồng, quá cưng yêu chiều chuộng con, ngược đãi tôi tớ, hoặc 

là  mẹ  ghẻ  hiếp đáp  hành  hạ con  riêng của chồng. Những  người ấy đâu biết 

rằng:  hiếu  thảo  với  cha  mẹ  chồng,  kính  trọng  chồng,  dạy  dỗ  con  cái,  ra  ân 

huệ  cùng  hàng  tôi  tớ,  an  ủi  nuôi  dạy  con  riêng  của  chồng,  chính  là  đạo 

Thánh hiền ở thế gian mà cũng là phép tắc đầu tiên của đạo Phật. Nếu có đủ 

công  đức  ấy  mà  tu  Tịnh  độ,  thì  quyết  định  danh  dự thêm  nhiều,  phước  thọ 

bền vững, khi mạng chung được Phật tiếp dẫn về chín phẩm sen. Nên biết đã 

có nhân phải có quả, nếu ta gieo nhân hiếu kỉnh từ ái, tự nhiên sẽ được quả 

hiếu  kỉnh  từ  ái.  Vì  người  tức  là  vì  mình,  hại  người  còn  quá  hơn  hại  mình, 

cho nên mỗi người đều phải làm tròn bổn phận, Phật trời tất sẽ chứng tri. 

13. Trẻ con khi vừa khôn lớn, phải dạy cho chúng biết đạo lý hiếu, đễ, trung, 

tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ và việc ba đời nhân quả, sáu nẻo luân hồi. Như thế là 

làm  cho  chúng  hiểu  tâm  của  mình  cùng  tâm  chư  Phật,  Bồ  tát,  trời  đất,  quỉ 

thần,  mỗi  hơi thở  thông  nhau. Nếu  khởi  một niệm  bất chánh,  làm  một  việc 

không phải, thì các vị ấy thảy đều biết, như đối trước gương sáng, hình ảnh 

tốt  xấu  hiện  ra  rõ  ràng,  không  che  giấu  được.  Đã  hiểu  như  thế,  tất  nhiên 

chúng sẽ sợ hãi, gắng sức làm lành. Chẳng luận người nào, dù là con cái tôi 

tớ  trong  nhà  cũng  không  nên  đánh  đập  mắng  chửi  thô  tháo.  Phải  tìm  cách 

khuyến hóa, khiến cho chúng biết phụng thờ bậc trên, nhường thuận kẻ dưới, 

kính trọng giấy chữ, chẳng xài phá cơm gạo, quần áo, của tiền, yêu tiếc sanh 

mạng loài trùng kiến, không ăn vặt vạnh để khỏi mang bệnh. Nếu dạy được 

như thế, thì một ngày kia quyết định chúng sẽ thành người lương thiện. Trái 

lại  lúc  con  cháu  còn  thơ  ấu,  cha  mẹ  chẳng  chịu  dạy  dỗ,  để  mặc  cho  chúng 

buông  lung,  khi  lớn  lên  nếu  chúng  nó  không  là  kẻ  dung  ngu,  cũng  là  hàng 

phỉ loại. Chừng ấy dù có ăn năn cũng vô ích. Lời xưa nói:  “Giáo phụ sơ lai, 

 giáo tử anh hài”  (Dạy con dạy thuở còn thơ, dạy vợ dạy lúc ban sơ mới về), 

tánh tình  phần  lớn  là do ảnh  hưởng của tập quán, cho  nên phải cẩn thận  từ 

bước  đầu  tiên.  Cá  nhân  là  phần  tử  của  xã  hội,  trong  thiên  hạ  bình  yên  hay 

loạn  lạc,  cội  nguồn  đều  do  sự  hiền  lương  hoặc  bạo  ác  của  con  người.  Vậy 

những điều  trên đây quan  hệ, thiết  yếu, không phải tôi bàn  luận chuyện  vô 

ích, xa vời... 

14. Ấn Quang tôi năm nay đã quá già yếu, tinh thần mỗi ngày thêm suy kém, 

không còn đủ sức để phúc đáp  những bức thơ  gởi đến. Chỉ  vì sự  lưu thông 

thuận  tiện,  nên  xa  gần  lầm  nghe  chút  hư  danh,  gởi  thơ  hỏi  đạo  quá  nhiều. 

Nếu  tôi  không  đáp,  vẫn  tự  hơi  có  phụ  ý  người  gởi;  như  mỗi  mỗi  đều  phúc 

đáp,  thật  ra  cũng  không  đủ  tinh  thần.  Vì  thế,  tôi  cho  in  bức  thơ  dài  này  để 

phúc  đáp  cùng  khắp.  Trong  đây,  những  điều  quan  hệ  về  sự tu  trì,  cách  lập 

thân  xử thế,  đạo  thờ  cha  mẹ,  dạy  con  cái,  tôi  đều  nói  lược  qua.  Về  sau,  ai 

đưa  tin  đến  hỏi  đạo,  tôi  đều  dùng  thơ  này  phúc  đáp,  hoặc  có  vài  điều  đặc 

biệt, cũng chỉ  nên thêm đôi  hàng  nơi bức  thơ  gởi  đến  mà thôi. Như thế, để 

cho  đạo  niệm  đôi  bên  được  thông  nhau,  mà  tôi  cũng  đỡ  bớt  sự  nhọc  mệt. 

Nếu  vị  nào  muốn  hiểu  suốt  kinh  nghĩa,  xin  thưa  hỏi  nơi  các  bậc  Pháp  sư 

dựng cao tràng pháp, tông  giáo kiêm thông. Nhưng  nên  biết, dù thông suốt 

kinh pháp, cũng chưa chắc được thoát sanh tử. Muốn thoát sanh tử luân hồi, 

phải chú trọng nơi sự tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây phương! 

---o0o--- 

Phụ lục: Vườn Thơ Tịnh Độ 

Ta bà cõi nghiệp sự tung hoành, 

Nói đến Liên bang mộng cũng thanh, 

Hơi thở chẳng vào nghìn kiếp hận, 

Tấc lòng dám bỏ sáu thời danh? 

Như gà ấp trứng liền hơi ấm, 

Tợ lửa nung vàng luyện mới tinh 

Một niệm gốc tình trừ sạch hết, 

Tánh chơn lồ lộ khối viên minh. 

 (Châu Quang Cư Sĩ) 

Cảnh yên, người vắng, giữa thanh tiêu, 

Siêng giữ thân tâm dám trễ kiêu? 

Chém đứt niệm trần dây nghiệp rậm, 

Phá tan ý vọng núi mê cao. 

Giọt châu nhớ Phật, châu chưa dứt, 

Mối tưởng quy Tây, tưởng lại nhiều! 

Những mến đài sen hoa cánh ngọc, 

Nghĩ cho tên họ đã đề nêu. 

Tháng hạ ngày tàn tiết nóng sao! 

Trong bầu hỏa trạch chịu hừng thiêu. 

Một vùng cây biếc che lầu các, 

Mươi dặm sen tươi chói họa kiều. 

Mắt ngắm trời Tây lòng ngớ ngẩn 

Lệ theo tiếng Phật dạ tiêu điều. 

Bao giờ về được ao trong mát? 

Trần lụy bao nhiêu sạch bấy nhiêu! 

 (Thốn Hương Trai Chủ) 

Lúc đi dễ thuận niệm Di Đà, 

Một Phật tùy theo một bước qua. 

Dưới gót hằng thời chơi Tịnh độ, 

Trong tâm mỗi niệm cách Ta bà. 

Dạo quanh hoa liễu nhưng thường nhớ, 

Lên xuống non sông vẫn chẳng xa. 

Đợi lúc vãng sanh về Cực lạc, 

Mười phương du ngoạn tự như mà! 

Khi nằm niệm Phật lặng âm thinh, 

Hơi thở nương theo giữ hiệu danh. 

Một gối gió thanh trong vạn dặm. 

Nửa giường trăng sáng khoảng ba canh. 

Đã không trần lụy tâm yên tịnh. 

Duy có liên hoa mộng dễ thành. 

Giấc điệp mơ màng chư Phật hiện, 

Tỉnh ra còn vẫn nhớ phân minh. 

 (Tĩnh Am Pháp Sư) 

Đời người trăm tuổi, ai trăm tuổi? 

Chuyện cũ quay nhìn, chuyện mộng mê! 

Nghĩ khóc đồng lưu đi lạc mất, 

Lãng quên cõi Tịnh chẳng lo về! 

 (Phạm Kỳ Thiền Sư) 

Đêm dài dễ mộng về thôn cũ, 

Năm hết không quên phận lữ hành. 

Mười vạn ức đường quê Cực lạc, 

Tấc lòng mang mểnh những thâu canh! 

 (Tư Tề Lão Nhơn) 



Nói đến vô thường mọi việc khinh, 

Đói ăn khát uống biếng kinh dinh. 

Một lòng chuyên hướng trời An dưỡng. 

 “Vạn thiện đồng qui”  nhớ Vĩnh Minh! 

Mãng tưởng ngày về chửa đến ngày, 

Bên trời du tử mộng hồn bay! 

Tỉnh mơ, tiếng nhạn rơi đêm vắng, 

Tin tức miền Tây chậm vãng lai? 

 (Sở Thạch Lão Nhơn) 



Tóc sương thay mái đầu xanh, 

Một đời sự nghiệp nghĩ thành không hoa! 

Soi bổn phận 

Lánh đường tà. 

Âm thầm thời tiết đổi. 

Lặng lẽ tháng ngày qua. 

Kíp mau tìm đến chơn thường lộ, 

Dám chậm chờ xem bịnh tử mà! 

Cõi Phật đâu xa cách? 

Về chăng chỉ tại ta! 

Mỗi niệm chỉ cần không thối chuyển. 

Áo vàng đã sẵn có Liên Hoa. 

Thân tàn về cõi báu, 

Sen nở thấy Di Đà! 

 (Liên Ẩn Thiền Sư) 

Lầu quỳnh cách biệt những năm xưa, 

Lối cũ đường xa bước trở về, 

Tháng ngày hờ hững, 

Tóc điểm hoa lê! 

Lòng theo bóng nguyệt trời Tây xế, 

Tai lắng nghe chim tiếng nhớ quê 

Lá thu rơi rụng... 

Tấc dạ não nề! 

Đỉnh trầm xông đốt ngân hơi khánh, 

Hướng cõi Liên bang phát nguyện thề: 

Ta bà đã chán chê...! 

 (Tra Am Thiền Sư) 

Ngày tháng chim lồng quanh quẩn, 

Thân người bèo nước linh đinh 

Trăm năm tạm gởi kiếp phù sanh, 

Há lại mơ màng chẳng tỉnh? 

Đem mối trần duyên giũ sạch, 

Đừng cho mộng cảnh lưu đình. 

Di Đà sáu chữ ấy chơn kinh, 

Đường lối tu hành tiệp kỉnh! 

Chẳng luận sang, hèn, ngu, trí. 

Không phân già, trẻ, gái, trai. 

Có tâm làm được đấng Như Lai, 

Lời thật lưu truyền vẫn tại! 

Sáu chữ Di Đà rất dễ, 

Một lòng tưởng niệm đừng sai. 

Thân này thề chiếm tử kim đài, 

Gắng giữ niệm tâm chớ trái! 

 (Linh Thoại Thiền Sư) 



Hơn sáu mươi năm, 

Thoáng dường xuân mộng. 

Tỉnh ra thôi một giấc hoàng lương! 

Phù hoa bóng huyễn, 

Có mấy phong quang? 

Nhìn xem đã rõ... 

Cắt mối tơ vương, 

Mặc kẻ lao nhao chốn hí trường! 

Lều tranh núi biếc, 

Bổn phận lo lường 

Tùy duyên thong thả. 

Rửa bát đốt hương. 

Đem tâm quy hướng cõi thanh lương! 

Mênh mang biển nghiệp, 

Đau khổ bao dường! 

Quay đầu trông lại thấy thêm thương! 

 (Trang Nghiêm Cư Sĩ) 

  

---o0o--- 

 HẾT 





Document Outline


	TỰA

	Mấy Lời Bày Tỏ

	Lời Bạt

	1/Thơ Đáp Cho Cư Sĩ Đặng Bá Thành (I - II)

	2/ Thơ đáp Cư Sĩ Đặng Tân An

	3/ Thơ đáp Cư Sĩ Cao Thiệu Lân (1 - 2)

	4/ Thơ gửi Cư Sĩ Trần Tích Châu

	5/ Thơ đáp Cư Sĩ Lâm Giới Sanh

	6/ Thơ đáp anh em một vị Cư Sĩ ở Vĩnh Gia

	7/ Thơ đáp Cư Sĩ Bộc Đại Phàm

	8/ Thơ gởi Cư Sĩ Vệ Cẩm Châu

	9/ Thơ đáp một Cư Sĩ ở Vĩnh Gia

	10/ Thơ gởi Nữ sĩ Từ Phước Hiền




cover_image.jpg
La-Thu-Tinh-Do-
An-Quang-Dai-Su-
HT-Thien-Tam-
Dich





index-1_1.jpg
z
=
z
Z

ﬁ CTETELTER] T





index-1_3.jpg





index-1_2.jpg





